PUAH!



RGN
RIEHA

RGN
RIEHA

RIEHA

L) ) ) ) )

Fluidi organici, umori corporei.
Sangue, sperma, escrementi, vomito.
Vermi, ratti, scarafaggi, mosche.
Sesso, sporcizia.

Corpi obesi, anoressici, deformi.
Corpi mutilati, malati, morti.
Corpi promiscui, sudati, operati.
Pelle, muffa, putrefazione.
Degrado.

PUAH! & un'esclamazione di disgusto.

PUAH! e anche un libricino a puntate che tratta di tutto
cio che e orribile, osceno, disgustoso.

E stata ideata da Iride Scent (aka @miss.tanca)
ed e un mescolone delle cose di cui @ meglio non parlare.



Si puo fare della merda una reliquia? Si puo dichiararla “pre-
ziosa” come Louise Bourgeois dichiara preziose le secrezioni
conservate nei suoi flaconi? Lo scopo ultimo dellarte “satano-
cratica” di oggi, nel senso in cui l'intendeva Panofsky nel 1940,
consisterebbe nel rendere questo residuo, che, con imbarazzo,
uno lascia dietro a sé, un frammento corporale da trattene-
re, da conservare, da onorare, da amare, da adorare? Possia-
mo, dell'escremento che abbiamo rigettato, scostato, di questo
“non-noi”, fare un oggetto che abbiamo amato e che conserve-
remo come si conserva un “cadavere amato”?

Jean Clair, De Immundo, 2005







SACER

La reliquia & cio che resta quando non ce piu
nulla. Denti, ossa, peli, capelli sono cio che so-
pravvive alla putrefazione del corpo e vengono
definiti appunto, reliquie, perché sono il “mar-
chio” di un’identita che non esiste piu: un capel-
lo, secoli o millenni dopo che il corpo & tornato
alla polvere, puo ancora dare tante informazio-
ni sulla persona che lo portava, per esempio
cosa mangiava, o di cosa e morto. Le reliquie
sono la testimonianza, in un certo modo - e a
differenza della carne - delleternita dellesi-
stenza dell'individuo.

Generalmente sono conosciute e sacralizzate
le reliquie religiose perché sono considerate
tracce fisiche e materiali dellincarnazione di
Dio, o resti di parti del corpo di santi o marti-
ri. Il contatto visivo con questi oggetti, ma so-
prattutto lo sfioramento o addirittura il bacio di
essi dovrebbe permettere di farsi trasmettere
la carica sacrale che contengono. Uno degli
elementi piu frequenti tra le reliquie e il san-
gue, lumore nobile per eccellenza, sede della
vita, cio che Cristo ha versato per noi; l'ampol-
la col sangue di San Gennaro a Napoli e solo
una delle tante reliquie di sangue in giro per
'Europa. Gli altri umori sono invece conside-
rati semplici secrezioni - saliva, sperma, bile -
ed escrezioni - lacrime, urina, muco, feci - del
corpo, che non potrebbero mai essere sacra-
lizzati in reliquie.

Un esempio di reliquiario & lautoritratto fatto del sangue congelato
dell'artista Marc Quinn, o della Orlan, che conserva i suoi resti or-
ganici dalle operazioni chirurgiche e li inserisce in contenitori che
definisce reliquiari - come se il suo corpo fosse paragonabile alle
reliquie dei santi, o di Manzoni che considera il vero valore simbolico
di un'opera risieda nel rapporto con il corpo dell’artista - e lui che
viene sacralizzato dal mercato.

Molti artisti giocano su questa ambiguita legata alla reliquia e alla
sua gerarchia, servendosi dei loro umori e dei loro escrementi per
produrre opere d'arte. Anche lopera di Louise Bourgeois, “Precious
Liquids”, e un reliquiario con cui rende omaggio agli umori corporei,
che venera, come venera il suo corpo: il corpo della donna secerne
per natura. A proposito della Bourgeois, Jean Claire in “De Immundo”
scrive:

La donna e umida in notevole grado. Piange spesso, urina fre-
guentemente, ha le sue perdite, i mestrui, le sue schiume, i suoi
flussi. [..] E se “sbava” e lascia uscire dei vapori, & proprio per-
ché, come la Mona Lisa di Duchamp, ha il culo e il sesso vicino,
suo “locatario”, posti su un braciere. La donna crea linforme.
Per lo meno agli occhi del fantasma maschile. E’ caos, apertura,
tenebra, umidita; ma crea anche il bambino. Come collegare il
bambino e linforme? La vita e la morte? Il sessuale e l'anale?
La donna puo farlo, cosi sembra, e un‘artista donna, come Loui-
se Bourgeois, meglio delluomo artista.

Piero Manzoni attribuisce all'artista e al suo corpo un valore sacro,
non solo con la sua “Merda d’Artista”, ma anche con “Fiato d'Artista”
(palloncini gonfiati col suo fiato, sigillati e fermati su una base di le-
gno), o le “Impronte”, o le firme sulle persone, alludendo sempre al
culto delle reliquie:

In un progetto precedente intendevo produrre fiale di “sangue
d'artista™, inoltre “nel '61 ho cominciato a firmare, per espor-
le, persone. A queste mie opere, do una “carta di autenticita”.
Sempre nel gennaio del '61 ho costruito la prima “base magica™






qualunque persona, qualsiasi oggetto vi fosse sopra era, finché
vi restava, un'opera d'arte.

Piero Manzoni, Alcune realizzazioni - Alcuni esperimenti - Al-
cuni progetti, 1962

Nel 1917 il teologo Rudolf Otto pubblica la prima edizione de “Il Sa-
cro”, unanimemente riconosciuto come un classico della saggistica
religiosa che ha considerevolmente influenzato il Novecento. Il libro
offre una fenomenologia dell'esperienza religiosa portando alle di-
mensioni costruttive di quest’ultima: il senso del mistero che carat-
terizza il rapporto delluomo col divino, che lui definisce il numinoso.
Questo rappresenta la duplice esperienza del totalmente altro, che
da un lato intimorisce e respinge (tremendum) e dall’altro affascina
ed attrae (fascinosum). Otto scrive che e sacer cio che in un essere
vivente o in un oggetto appartiene contemporaneamente al mondo
del sacro e a quello dell'osceno, della consacrazione e della censura,
del tabu e dell'intoccabile, del riserbo e del rifiuto

Nel sacer si mescola la santificazione e il disgusto, ovvero la vene-
razione e lorrore. Mundus e immundus. Il mundus e il mondo, il puro,
il pulito; limmundus & lo sporco, l'impuro.

Questo mescolamento tra sacro e impuro fu definito come concetto
di tabu qualche anno prima dello scritto di Otto, piu precisamente nel
1905, dal filosofo Wilhelm Wundt. Nel 1912 anche Sigmund Freud pub-
blichera un'opera la quale tratta questi temi, intitolata “Totem e tabu:
somiglianze tra vita mentale dei selvaggi e dei nevrotici”. Totem, in
etnologia, sono uno o piu individui (solitamente di specie animale, ma
anche piante o fenomeni naturali) che un gruppo umano considera
sacro, il proprio spirito protettivo; tabu invece deriva dalla parola po-
linesiana tapu, un termine che significa “proibito”. Per Antoine Meil-
let ed Alfred Ernout, che nel 1932 scrivono il “Dizionario etimologico
della lingua latina”, il sacer designa chi o che cosa non puo essere
toccato senza essere macchiato o senza macchiare: proprio da qui
possiamo capirne il duplice significato di sacro o di maledetto.

Il fatto che gli artisti inizino a conservare le loro unghie, i peli, i denti,
| capelli e via dicendo, presentandole la maggior parte delle volte
come reliquie - pur non essendo altro che rifiuti organici di alcuni
individui - e che questi resti vengano conservati per lo piu in luoghi
Isolati e particolari come i musei e le gallerie d'arte, sembra indurre
ad una sorta di ritorno alla credenza di una forza primitiva e magica,
che si cerca di controllare tramite i resti organici, le reliquie.

Anche il movimento surrealista, seppur diversamente, comincia ad
adottare e alimentarsi di questa parola cosi ambigua. Gli artisti del
surrealismo, tramite i loro riti “occulti” che rivelano luoghi oscuri e
Impenetrabili come le sequenze di sogni, la scrittura automatica, la
graforrea e i giochi come i “Cadavre Exquis”, si avvicinano al senti-
mento di numinoso di cui da la definizione Rudolf Otto proprio in que-
gli anni. L'artista surrealista diventa in qualche modo un nuovo tipo
di sacerdos, a servizio del sacer, consacrato alle potenze misteriose
e sconosciute. André Breton, uno dei principali esponenti surrealisti,
fu onorato con lappellativo di “papa”.

Come possiamo notare, anche se in diversa forma, la sacralizza-
zione dell'artista si manifesta spesso nella storia dell'arte. Nel caso
della conservazione di umori e resti organici come reliquie artisti-
che, dal momento che vengono elevate al sacro - o piu precisamente
al sacer - portano un inevitabile diminuendo del disgusto rivolto a
questi oggetti.

E’ forse legittimo che il passaggio da semplice oggetto ad oggetto
sacro, e quindi l'attribuzione a questo di un valore divino, inneschi
minore disgusto in chi guarda? Poniamo di sottoporre una persona
religiosa alla vista di un dito mozzato, questa provera orrore e di-
sgusto. Se il dito mozzato e pero quello di San Giovanni Battista, con
cui battezzo GesU, potra andarlo a visitare al Museo dell'Opera del
Duomo di Firenze. Cosi come un fanatico dell’arte si schifa di fron-
te l'immagine di un umore qualunque, allo stesso tempo si meravi-
gliera nellammirare i “Precious Liquids” di Louise Bourgeois, o “Self”
di Marc Quinn.



Si puo osservare che non solo il disgusto e variabile a seconda della
variazione dimmedesimazione dello spettatore, ma che varia anche
dal momento che questo viene a conoscenza dell'appartenenza di un
umore o un resto ad un determinato artista.

Analizzando la sorprendente e sottile differenza tra il disgusto e la
santificazione, tra un oggetto abietto e una reliquia, riprendiamo la
definizione di sacer di Rudolf Otto: e sacer tutto cio che appartiene
contemporaneamente al mondo del sacro e dell'osceno, che, mesco-
lando santificazione e disgusto, venerano la causa dell'orrore. E’ cosi
che il significato del sangue, di un dente, di un organo o una parte
del corpo diventa determinante, tanto da cambiare la reazione dei
credenti. Cosi come nella religione, anche nell’arte ci sono esempi di
umori e parti del corpo che, presentati e conservati in luoghi di culto

e dammirazione come i Musei (che equivale alla Chiesa per i Cristia-
ni) inducono a vederli come reliquie.

Da cio si deduce che sono importanti sia la presentazione che la
rappresentazione degli oggetti: per fare un esempio, lopera di Jo-
seph Kosuth del 1965, “One and Three Chairs”: & un'installazione che
prevede una sedia in legno pieghevole disposta contro una parete
bianca; a sinistra, sulla parete, € appesa unimmagine in bianco e
nero che ripro duce la stessa sedia nella stessa posizione; a destra,
sempre appeso alla parete, si trova un pannello che riporta la defi-
nizione del termine sedia, tratto da un dizionario di lingua inglese.
Kosuth con questa installazione riflette sul concetto di realta e rap-
presentazione. Alla domanda che molti si posero se fosse o meno
un'opera d'arte, lui rispose che fare arte significa creare significato:
in quel caso, l'artista riflette sul significato di sedia, proponendone
diverse rappresentazioni.

Ipotizzando che il soggetto non sia piu una sedia, la cui definizione e:

sedia (ant. sieda) s. f. [der. del v. sedere]. - 1. a. Mobile su cui puo se-
dersi una sola persona (detto anche, specialmente nell'uso toscano,
seggiola), costituito da un piano orizzontale (sedile) appoggiato su
quattro gambe, e da una spalliera; forma e materiali variano secondo
le epoche e gli stili.

Ma un oggetto organico, una parte del corpo di essere vivente, come
per esempio il cervello, la cui definizione invece e:

cervello s. m. [lat. cerebellum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in
alcune locuz. anche le cervella). - 1. In anatomia, la parte anteriore
dell'encefalo, costituita dagli emisferi cerebrali, la regione talami-
ca e lipotalamo, piu sviluppata nelluomo che negli altri animali; di
forma ovoidale, ha una superficie segnata da una profonda scissura
interemisferica e dalle solcature che delimitano i lobi (in numero di
b: frontale, parietale, temporale, occipitale e limbico) e le circonvolu-



zioni; vi sono rappresentate le due sostanze nervose fondamentali:
la sostanza grigia in superficie (corteccia cerebrale), e internamente
la sostanza bianca, che costituisce il centro ovale. E sede delle attivi-
ta psichiche, motorie, sensitive e sensoriali, e ogni emisfero presiede
ai movimenti volontari della meta opposta del corpo, dato che le fibre
nervose che lo fanno comunicare con il midollo spinale si incrociano
allaltezza del midollo allungato.

Avremmo quindi, al posto della sedia di legno un cervello vero, alla
sua sinistra, un‘immagine in bianco e nero che riproduce lo stesso
cervello nella stessa posizione e, a destra, un cartello con la defini-
zione di cervello, che pero ipotizziamo non sia quella che ho appena
citato, ma la definizione di reliquia, ottenendo questo:

cervello s. m. [lat. cerebellum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in
alcune locuz. anche le cervella). - 1. letter. Cio che rimane di qualche
cosa, in particolare, i resti di persona morta. 2. In senso religioso,
resti corporali, oggetti d'uso, prodotti o tracce di personaggi d'impor-
tanza religiosa, o attribuiti a essi, custoditi in luoghi sacri e venerati
nel culto; in particolare, nella tradizione cristiana, i resti mortali del
corpo (o il sangue custodito in ampolle) dei martiri della fede, gli
strumenti del loro martirio e quelli della passione di Gesu, o il corpo
di un santo.

In questo modo, avremmo presentato un cervello, che puo suscitare



disgusto, e rappresentato una reliquia, che puo invece suscitare ve-
nerazione.

Un'opera a primo impatto quindi potrebbe disgustare lo spettatore,
ma leggendone la definizione, cambierebbe il significato assunto
dall'oggetto, innalzandosi a reliquia, quindi qualcosa di sacro e non
piu ripugnante. Questo tipo di ragionamento, ovvero il duplice signifi-
cato che puo assumere qualcuno o qualcosa, & sempre pit frequente
nell'arte contemporanea, tanto da aver sviluppato una vera e propria
corrente, quella dell’Arte Concettuale. Per questo rimangono impor-
tanti entrambi gli aspetti di un'opera (presentazione e rappresenta-
zione), il cui connubio puo far assumere significati diversi e caratte-
rizzanti dell'opera stessa.

Se non ti e piaciuto,
se proprio non riesci a fare a meno di pensare “puah!”,
allora puoi scoprire di piu e visitare la riproduzione web
del cervello-reliquia ed altre strane cose al link:

www.abicere.it

oppure scannerizza il gr-code:


http://www.abicere.it 

www.iridescent.it


http://www.iridescent.it

