
PUAH!n
um

er
o 

ze
ro



PUAH!n
um

er
o 

ze
ro

PUAH!n
um

er
o 

ze
ro

PUAH!n
um

er
o 

ze
ro

PUAH!n
um

er
o 

ze
ro

PUAH!n
um

er
o 

ze
ro

Fluidi organici, umori corporei.
Sangue, sperma, escrementi, vomito.

Vermi, ratti, scarafaggi, mosche.
Sesso, sporcizia.

Corpi obesi, anoressici, deformi.
Corpi mutilati, malati, morti. 

Corpi promiscui, sudati, operati.
Pelle, muffa, putrefazione.

Degrado.

PUAH! è un’esclamazione di disgusto.
PUAH! è anche un libricino a puntate che tratta di tutto 
ciò che è orribile, osceno, disgustoso.

È stata ideata da Iride Scent (aka @miss.tanca)
ed è un mescolone delle cose di cui è meglio non parlare.



Si può fare della merda una reliquia? Si può dichiararla “pre-
ziosa” come Louise Bourgeois dichiara preziose le secrezioni 
conservate nei suoi flaconi? Lo scopo ultimo dell’arte “satano-
cratica” di oggi, nel senso in cui l’intendeva Panofsky nel 1940, 
consisterebbe nel rendere questo residuo, che, con imbarazzo, 
uno lascia dietro a sé, un frammento corporale da trattene-
re, da conservare, da onorare, da amare, da adorare? Possia-
mo, dell’escremento che abbiamo rigettato, scostato, di questo 
“non-noi”, fare un oggetto che abbiamo amato e che conserve-
remo come si conserva un “cadavere amato”?

Jean Clair, De Immundo, 2005





SA
C

E
R

DISGUSTO E SANTIFICAZIONE

La reliquia è ciò che resta quando non c’è più 
nulla. Denti, ossa, peli, capelli sono ciò che so-
pravvive alla putrefazione del corpo e vengono 
definiti appunto, reliquie, perché sono il “mar-
chio” di un’identità che non esiste più: un capel-
lo, secoli o millenni dopo che il corpo è tornato 
alla polvere, può ancora dare tante informazio-
ni sulla persona che lo portava, per esempio 
cosa mangiava, o di cosa è morto. Le reliquie 
sono la testimonianza, in un certo modo – e a 
differenza della carne - dell’eternità dell’esi-
stenza dell’individuo. 

Generalmente sono conosciute e sacralizzate 
le reliquie religiose perché sono considerate 
tracce fisiche e materiali dell’incarnazione di 
Dio, o resti di parti del corpo di santi o marti-
ri. Il contatto visivo con questi oggetti, ma so-
prattutto lo sfioramento o addirittura il bacio di 
essi dovrebbe permettere di farsi trasmettere 
la carica sacrale che contengono. Uno degli 
elementi più frequenti tra le reliquie è il san-
gue, l’umore nobile per eccellenza, sede della 
vita, ciò che Cristo ha versato per noi; l’ampol-
la col sangue di San Gennaro a Napoli è solo 
una delle tante reliquie di sangue in giro per 
l’Europa. Gli altri umori sono invece conside-
rati semplici secrezioni - saliva, sperma, bile - 
ed escrezioni - lacrime, urina, muco, feci – del 
corpo, che non potrebbero mai essere sacra-
lizzati in reliquie. 

Un esempio di reliquiario è l’autoritratto fatto del  sangue congelato 
dell’artista Marc Quinn, o della Orlan, che conserva i suoi resti or-
ganici dalle operazioni chirurgiche e li inserisce in contenitori che 
definisce reliquiari – come se il suo corpo fosse paragonabile alle 
reliquie dei santi, o di Manzoni che considera il vero valore simbolico 
di un’opera risieda nel rapporto con il corpo dell’artista – è lui che 
viene sacralizzato dal mercato. 
Molti artisti giocano su questa ambiguità legata alla reliquia e alla 
sua gerarchia, servendosi dei loro umori e dei loro escrementi per 
produrre opere d’arte. Anche l’opera di Louise Bourgeois, “Precious 
Liquids”, è un reliquiario con cui rende omaggio agli umori corporei, 
che venera, come venera il suo corpo: il corpo della donna secerne 
per natura. A proposito della Bourgeois, Jean Claire in “De Immundo” 
scrive: 

La donna è umida in notevole grado. Piange spesso, urina fre-
quentemente, ha le sue perdite, i mestrui, le sue schiume, i suoi 
flussi. […] E se “sbava” e lascia uscire dei vapori, è proprio per-
ché, come la Mona Lisa di Duchamp, ha il culo e il sesso vicino, 
suo “locatario”, posti su un braciere. La donna crea l’informe. 
Per lo meno agli occhi del fantasma maschile. E’ caos, apertura, 
tenebra, umidità; ma crea anche il bambino. Come collegare il 
bambino e l’informe? La vita e la morte? Il sessuale e l’anale? 
La donna può farlo, così sembra, e un’artista donna, come Loui-
se Bourgeois, meglio dell’uomo artista.

Piero Manzoni attribuisce all’artista e al suo corpo un valore sacro, 
non solo con la sua “Merda d’Artista”, ma anche con “Fiato d’Artista” 
(palloncini gonfiati col suo fiato, sigillati e fermati su una base di le-
gno), o le “Impronte”, o le firme sulle persone, alludendo sempre al 
culto delle reliquie: 

In un progetto precedente intendevo produrre fiale di “sangue 
d’artista””, inoltre “nel ’61 ho cominciato a firmare, per espor-
le, persone. A queste mie opere, do una “carta di autenticità”. 
Sempre nel gennaio del ’61 ho costruito la prima “base magica”: 





qualunque persona, qualsiasi oggetto vi fosse sopra era, finché 
vi restava, un’opera d’arte.

Piero Manzoni, Alcune realizzazioni - Alcuni esperimenti - Al-
cuni progetti, 1962

Nel 1917 il teologo Rudolf Otto pubblica la prima edizione de “Il Sa-
cro”, unanimemente riconosciuto come un classico della saggistica 
religiosa che ha considerevolmente influenzato il Novecento. Il libro 
offre una fenomenologia dell’esperienza religiosa portando alle di-
mensioni costruttive di quest’ultima: il senso del mistero che carat-
terizza il rapporto dell’uomo col divino, che lui definisce il numinoso. 
Questo rappresenta la duplice esperienza del totalmente altro, che 
da un lato intimorisce e respinge (tremendum) e dall’altro affascina 
ed attrae (fascinosum). Otto scrive che è sacer ciò che in un essere 
vivente o in un oggetto appartiene contemporaneamente al mondo 
del sacro e a quello dell’osceno, della consacrazione e della censura, 
del  tabù e dell’intoccabile, del riserbo e del rifiuto
. 
Nel sacer si mescola la santificazione e il disgusto,  ovvero la vene-
razione e l’orrore. Mundus e immundus. Il mundus è il mondo, il puro, 
il pulito; l’immundus è lo sporco, l’impuro. 

Questo mescolamento tra sacro e impuro fu definito come concetto 
di tabù qualche anno prima dello scritto di Otto, più precisamente nel 
1905, dal filosofo Wilhelm Wundt. Nel 1912 anche Sigmund Freud pub-
blicherà un’opera la quale tratta questi temi, intitolata “Totem e tabù: 
somiglianze tra vita mentale dei selvaggi e dei nevrotici”. Totem, in 
etnologia, sono uno o più individui (solitamente di specie animale, ma 
anche piante o fenomeni naturali) che un gruppo umano considera 
sacro, il proprio spirito protettivo; tabù invece deriva dalla parola po-
linesiana tapu, un termine che significa “proibito”. Per Antoine Meil-
let ed Alfred Ernout, che nel 1932 scrivono il “Dizionario etimologico 
della lingua latina”, il sacer designa chi o che cosa non può essere 
toccato senza essere macchiato o senza macchiare: proprio da qui 
possiamo capirne il duplice significato di sacro o di maledetto. 

Il fatto che gli artisti inizino a conservare le loro unghie, i peli, i denti, 
i capelli e via dicendo, presentandole la maggior parte delle volte 
come reliquie - pur non essendo altro che rifiuti organici di alcuni 
individui – e che questi resti vengano conservati per lo più in luoghi 
isolati e particolari come i musei e le gallerie d’arte, sembra indurre 
ad una sorta di ritorno alla credenza di una forza primitiva e magica, 
che si cerca di controllare tramite i resti organici, le reliquie.

Anche il movimento surrealista, seppur diversamente, comincia ad 
adottare e alimentarsi di questa parola così ambigua. Gli artisti del 
surrealismo, tramite i loro riti “occulti” che rivelano luoghi oscuri e 
impenetrabili come le sequenze di sogni, la scrittura automatica, la 
graforrea e i giochi come i “Cadavre Exquis”, si avvicinano al senti-
mento di numinoso di cui dà la definizione Rudolf Otto proprio in que-
gli anni. L’artista surrealista diventa in qualche modo un nuovo tipo 
di sacerdos, a servizio del sacer, consacrato alle potenze misteriose 
e sconosciute. André Breton, uno dei principali esponenti surrealisti, 
fu onorato con l’appellativo di “papa”.

Come possiamo notare, anche se in diversa forma, la sacralizza-
zione dell’artista si manifesta spesso nella storia dell’arte. Nel caso 
della conservazione di umori e resti organici come reliquie artisti-
che, dal momento che vengono elevate al sacro - o più precisamente 
al sacer – portano un inevitabile diminuendo del disgusto rivolto a 
questi oggetti. 

E’ forse legittimo che il passaggio da semplice oggetto ad oggetto 
sacro, e quindi l’attribuzione a questo di un valore divino, inneschi 
minore disgusto in chi guarda? Poniamo di sottoporre una persona 
religiosa alla vista di un dito mozzato, questa proverà orrore e di-
sgusto. Se il dito mozzato è però quello di San Giovanni Battista, con 
cui battezzò Gesù, potrà andarlo a visitare al Museo dell’Opera del 
Duomo di Firenze. Così come un fanatico dell’arte si schifa di fron-
te l’immagine di un umore qualunque, allo stesso tempo si meravi-
glierà nell’ammirare i “Precious Liquids” di Louise Bourgeois, o “Self” 
di Marc Quinn. 



Si può osservare che non solo il disgusto è variabile a seconda della 
variazione d’immedesimazione dello spettatore, ma che varia anche 
dal momento che questo viene a conoscenza dell’appartenenza di un 
umore o un resto ad un determinato artista.

Analizzando la sorprendente e sottile differenza tra il disgusto e la 
santificazione, tra un oggetto abietto e una reliquia, riprendiamo la 
definizione di sacer di Rudolf Otto: è sacer tutto ciò che appartiene 
contemporaneamente al mondo del sacro e dell’osceno, che, mesco-
lando santificazione e disgusto, venerano la causa dell’orrore. E’ così 
che il significato del sangue, di un dente, di un organo o una parte 
del corpo diventa determinante, tanto da cambiare la reazione dei 
credenti. Così come nella religione, anche nell’arte ci sono esempi di 
umori e parti del corpo che, presentati e conservati in luoghi di culto 

e d’ammirazione come i Musei (che equivale alla Chiesa per i Cristia-
ni) inducono a vederli come reliquie. 

Da ciò si deduce che sono importanti sia la presentazione che la 
rappresentazione degli  oggetti: per fare un esempio, l’opera di Jo-
seph Kosuth del 1965, “One and Three Chairs”: è un’installazione che 
prevede una sedia in legno pieghevole disposta contro una parete 
bianca; a sinistra, sulla parete, è appesa un’immagine in bianco e 
nero che ripro duce la stessa sedia nella stessa posizione; a destra, 
sempre appeso alla parete, si trova un pannello che riporta la defi-
nizione del termine sedia, tratto da un dizionario di lingua inglese. 
Kosuth con questa installazione riflette sul concetto di realtà e rap-
presentazione. Alla domanda che molti si posero se fosse o meno 
un’opera d’arte, lui rispose che fare arte significa creare significato: 
in quel caso, l’artista riflette sul significato di sedia, proponendone 
diverse rappresentazioni.

Ipotizzando che il soggetto non sia più una sedia, la cui definizione è:

sèdia (ant. sièda) s. f. [der. del v. sedere]. – 1. a. Mobile su cui può se-
dersi una sola persona (detto anche, specialmente nell’uso toscano, 
seggiola), costituito da un piano orizzontale (sedile) appoggiato su 
quattro gambe, e da una spalliera; forma e materiali variano secondo 
le epoche e gli stili.

Ma un oggetto organico, una parte del corpo di essere vivente, come 
per esempio il cervello, la cui definizione invece è:

cervèllo s. m. [lat. cerebellum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in 
alcune locuz. anche le cervella). - 1. In anatomia, la parte anteriore 
dell’encefalo, costituita dagli emisferi cerebrali, la regione talami-
ca e l’ipotalamo, più sviluppata nell’uomo che negli altri animali; di 
forma ovoidale, ha una superficie segnata da una profonda scissura 
interemisferica e dalle solcature che delimitano i lobi (in numero di 
5: frontale, parietale, temporale, occipitale e limbico) e le circonvolu-



zioni; vi sono rappresentate le due sostanze nervose fondamentali: 
la sostanza grigia in superficie (corteccia cerebrale), e internamente 
la sostanza bianca, che costituisce il centro ovale. È sede delle attivi-
tà psichiche, motorie, sensitive e sensoriali, e ogni emisfero presiede 
ai movimenti volontarî della metà opposta del corpo, dato che le fibre 
nervose che lo fanno comunicare con il midollo spinale si incrociano 
all’altezza del midollo allungato. 

Avremmo quindi, al posto della sedia di legno un cervello vero, alla 
sua sinistra, un’immagine in bianco e nero che riproduce lo stesso 
cervello nella stessa posizione e, a destra, un cartello con la defini-
zione di cervello, che però ipotizziamo non sia quella che ho appena 
citato, ma la definizione di reliquia, ottenendo questo:

cervèllo s. m. [lat. cerebellum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in 
alcune locuz. anche le cervella).  - 1. letter. Ciò che rimane di qualche 
cosa, in particolare, i resti di persona morta. 2. In senso religioso, 
resti corporali, oggetti d’uso, prodotti o tracce di personaggi d’impor-
tanza religiosa, o attribuiti a essi, custoditi in luoghi sacri e venerati 
nel culto; in particolare, nella tradizione cristiana, i resti mortali del 
corpo (o il sangue custodito in ampolle) dei martiri della fede, gli 
strumenti del loro martirio e quelli della passione di Gesù, o il corpo 
di un santo.

In questo modo, avremmo presentato un cervello, che può suscitare 



disgusto, e rappresentato una reliquia, che può invece suscitare ve-
nerazione. 

Un’opera a primo impatto quindi potrebbe disgustare lo spettatore, 
ma leggendone la definizione, cambierebbe il significato assunto 
dall’oggetto, innalzandosi a reliquia, quindi qualcosa di sacro e non 
più ripugnante. Questo tipo di ragionamento, ovvero il duplice signifi-
cato che può assumere qualcuno o qualcosa, è sempre più frequente 
nell’arte contemporanea, tanto da aver sviluppato una vera e propria 
corrente, quella dell’Arte Concettuale. Per questo rimangono impor-
tanti entrambi gli aspetti di un’opera (presentazione e rappresenta-
zione), il cui connubio può far assumere significati diversi e caratte-
rizzanti dell’opera stessa.

Se non ti è piaciuto, 
se proprio non riesci a fare a meno di pensare “puah!”, 

allora puoi scoprire di più e visitare la riproduzione web 
del cervello-reliquia ed altre strane cose al link:

www.abicere.it

oppure scannerizza il qr-code:

http://www.abicere.it 


www.iridescent.itwww.iridescent.it

http://www.iridescent.it

