


Accademia di Belle Arti di Carrara

Diploma accademico di II livello

Scuola di Net Art & Culture Digitali
Prof. Domenico Quaranta

ABICERE

Tesi di Irene Scanavacca
Matr. AMB146
Relatore prof. Alessandro Romanini

A.A.2020/2021

3° sessione: febbraio 2022



Indice

INtrOdUZIONE. .....coiiiiiiiieiieieee e 9
TINON-GUSTO. .t 13
Abicere: il Disgusto nell’ Arte..........ccceeeeiieeeiiieeciieeieeeeeee 20
La tangibilita del Disgusto........ccceeviieiiieniieieieceeeeeeeeee, 46
Sacer: disgusto € santificazione............ccceevveeeveeerveeesieeeinneenns 56
I1 (dis)gusto per ’0SCeNO0........ccevuveeeeieeeiiee et 60
Post-porno: il potere della riappropriazione dei corpi............. 68
L’ultima controcultura............cocoeeeieenienieeieeeeee e 74

CONCIUSIONE. ..o e e e e e e e e e e e eeraaaaeeas 81



Che nobile cosa ¢ la pittura che ci fa ammirare cio che, nella realta,
ci ripugnerebbe!

Jean Clair, De Immundo, 2005



Introduzione

Scrivere una storia del “reale” disgusto — delle sue diverse forme costanti
e variabili, della sua intensita — e dei suoi rimandi oggettuali, delle de- e
resensibilizzazioni, dei suoi modelli naturali e culturali — incontra diffi-
colta quasi insormontabili. I dati piu significativi sul disgusto hanno fatto
soltanto una breve comparsa negli archivi della cultura e di norma non
trovano una degna registrazione; di piu: la loro comunicazione sarebbe
rifiutata in quanto indegna, indecente e abominevole. Quei pochi ricerca-
tori che oggi si occupano di disgusto hanno dunque cura di scusarsi per
il loro oggetto di studio.

Winfried Menninghaus, Disgusto. Teoria e storia di una sensazione forte,
1999

Ci sono molte cose che ci fanno provare disgusto, anche se non per tutti
sono le stesse. L’emozione del disgusto ¢ fortemente corporea ed ¢ uni-
versale, ma non lo ¢ ci0 che la stimola. Il disgusto, differenza di altre
emozioni, ha sempre suscitato scarso interesse nel mondo della scienza,
ma ¢ a partire dal naturalista Charles Robert Darwin (1809 — 1882) che la
psicologia moderna ha iniziato ad interessarsene. Con queste parole ci da
un esempio della relativita della nostra idea di cosa sia disgustoso:

1l termine disgusto indica qualcosa che ha un sapore sgradevole e nau-
seante [...] E’ curioso vedere quanto facilmente susciti questa sensazione
qualsiasi cosa insolita nell aspetto, nell’odore e nella natura rispetto al
nostro cibo ordinario. Nella Terra del Fuoco un indigeno tocco con un
dito la carne fredda conservata che stavo mangiando e, sentendola tenera
manifesto estremo disgusto, allo stesso tempo io fui molto disgustato dal
fatto che il mio pasto fosse stato toccato da un selvaggio nudo, benché le
sue mani non sembrassero sporche.

Charles Robert Darwin, 1872

Possiamo notare come nella cultura occidentale la maggioranza degli ani-



10

mali venga considerata disgustosa: gli insetti, 1 rettili, gli anfibi e gran
parte di mammiferi non vengono mangiati.

Lo psicologo americano Paul Rozin, nato nel 1936, ¢ considerato il padre
del disgusto proprio perché analizza in modo approfondito questa emo-
zione. Nelle sue ricerche, afferma che gli oggetti che provocano questa
emozione sono variabili da cultura a cultura piu che da soggetto a sog-
getto, anche se alcuni umori corporei — feci, urina, muco e sangue — pro-
vocano la stessa repulsione in (quasi) tutti gli esseri umani. Ritiene anche
che I’oggetto scatenante di questa emozione sia quasi sempre di origine
animale: che sia vivo (ad esempio uno scarafaggio), la parte di un corpo
(un arto amputato) o pezzi di origine animale (budella, umori). Insieme ad
altri ricercatori, Rozin individua e classifica diversi tipi di disgusto:

» Il Core Disgust: legato all’aspetto psico-evoluzionistico originario, ha
a che fare con il cibo che ’'uomo mangia e con il suo rifiuto a causa,
per esempio, del suo odore sgradevole. E’ una sorta di protezione dalla
contaminazione orale da cibo, animali e prodotti corporei.

* L’Animal Reminder Disgust: riguarda la difesa da oggetti disgustosi
alla vista ed al tatto. E’ una sorta di dilatazione del disgusto orale agli
altri sistemi sensoriali, riguarda oggetti della morte, dell’igiene e in
generale cio che riguarda la superficie corporea, come ad esempio il
sangue.

» 1l Contamination Disgust: si intendono le reazioni di disgusto deter-
minate dall’inadeguatezza dei comportamenti sessuali rispetto alle
norme che regolano la societa.

» L’Interpersonal Disgust: si riferisce al contatto di qualsiasi tipo con
soggetti ritenuti fonti di contaminazione o sgradevoli, come per esem-
pio persone malate o assassini.

» Il Moral Disgust: il disgusto morale, che emerge quando avvengono
infrazioni o reati morali e sociali, in presenza di azioni brutali e disu-
mane. Eventi disgustosi che, anche se diversi, dipendono dal tipo di
cultura dei popoli.

11 disgustoso sembra essere quindi, in alcune sue accezioni, definito cultu-
ralmente. Come abbiamo visto, spesso questa emozione la riscontriamo

nel cibo, e quindi nella selezione degli animali che vengono mangiati: per
esempio, la carne di maiale nella cultura occidentale ¢ sfruttata per la pro-
duzione di svariati alimenti, mentre per i musulmani mangiarla ¢ proibito
e disgustoso. Alcuni teorici, come Ortner nel 1973, spiegano questo fatto
col desiderio dell’'uomo di accentuare la sua differenza con gli animali, ri-
badendo la propria appartenenza al genere umano e non a quello bestiale.
Infatti, gli esseri umani tendono a credere che si diventa cio che si mangia
e c10 con cui si viene a contatto, quindi mangiare animali o entrare in con-
tatto con 1 loro umori, implica diventare un po’ animali. Questo non acca-
de con le verdure e le piante in generale, perché la distanza che percepia-
mo dalle piante ¢ nettamente maggiore rispetto a quella che percepiamo
dagli animali. A prova di questa teoria, ci sarebbe il fatto che il disgusto
aumenterebbe nel caso in cui ci si trovasse a mangiare un animale che di
solito viene considerato domestico o piu simile all’uomo, come, sempre
nella cultura occidentale, 1 gatti, i cani e le scimmie. Ortner fa notare che
solo un umore del corpo umano non suscita disgusto: le lacrime. Infatti,
le lacrime sono un umore esclusivamente umano, dato che gli animali non
piangono.

Rozin afferma che si inizia a provare disgusto da piccolissimi, e inizial-
mente ¢ strettamente legato al rifiuto di sapori e/o odori che non si gra-
discono, ma col passare del tempo questa emozione pud assumere anche
un significato psicologico, ovvero tutto cio che ¢ sporco, abietto e ripu-
gnante, comprese persone, valori e pensieri. In alcuni casi, si pud provare
disgusto anche per sé stessi, come confessa Kafka (che analizzero piu
avanti) quando racconta in una lettera al padre il disgusto per il proprio
corpo, quando doveva denudarsi in piscina o nel bagno del mikveh, il ba-
gno rituale ebraico purificatorio:

[...] Gia ero schiacciato dalla tua nuda fisicita. Ricordo ad esempio come,
frequentemente, ci spogliavamo insieme in cabina. lo magro, debole, sot-
tile, tu forte, alto, massiccio. Gia in cabina mi sentivo miserabile, e non
solo di fronte a te, ma di fronte a tutto il mondo. [...]

Franz Kafka, Lettera al padre, 1919

La ricerca che ho svolto affronta il tema del disgusto dal punto di vista ar-

11



12

tistico e filosofico nel corso dei secoli. Analizzando le opere di artisti, re-
gisti, scrittori e filosofi, vedremo come I’immedesimazione in determinate
situazioni, la vicinanza, il livello di rischio che I’oggetto ripugnante puo
provocare e la consapevolezza di cio che ¢ realmente, siano determinanti
per definire cosa ¢ ritenuto disgustoso e cosa no.

Il disgusto riesce a suscitare al contempo attrazione e repulsione, e questo
suo aspetto ambivalente e sublime mi ha sempre incuriosita ed affascina-
ta. Per questo ho deciso di approfondire questo tema, sperando che possa
essere utile a capire che non sempre, provare disgusto, ¢ un male.

Il non-gusto

Fluidi organici, umori corporei.
Sangue, sperma, escrementi, vomito.
Vermi, ratti, scarafaggi, mosche.
Sporcizia.

Corpi obesi, corpi anoressici, corpi deformi.
Corpi mutilati, corpi malati, corpi morti.
Putrefazione.

Degrado.

Perché proviamo disgusto? Se ci troviamo di fronte ad un’opera d’arte
che ci provoca questo sentimento, come reagiamo? E’ giusto definirla di-
sgustosa?

Il sentimento di disgusto accomuna tutti gli esseri umani sotto alcuni punti
di vista: siamo stati educati alla sopravvivenza imparando a ripudiare gli
umori corporei, alcuni tipi di odori “cattivi”, la putrefazione, I’inguarda-
bile, cio che riteniamo immondizia, associando tutto questo alle malattie,
al male, alla morte, quindi alla fine della vita, qualcosa di brutto, triste e
disgustoso.

E se invece proprio la morte fosse un inizio? La fine di qualcosa che cono-
sciamo e riteniamo bello, che ¢ inevitabilmente 1’inizio di qualcos’altro?
Se il processo di putrefazione dei corpi non fosse ritenuto disgustoso, in
quanto obbligato rifo di passaggio per alimentare una nuova vita e quindi
riportare I’individuo al concetto di bellezza?

Ci sono molte cose, situazioni, persone, oggetti e sentimenti ritenuti sgra-
devoli, abietti: anche il sesso e la pornografia vengono spesso ritenuti
osceni ¢ a tratti disgustosi: una rivista pornografica, un atto osceno in
luogo pubblico, sono tutti riconducibili al senso di disgusto provato nello
spettatore, se non completamente immedesimato o facente parte dell’azio-

13



14

ne/situazione stessa.

Ci0 che piace, cio che ¢ bello, spesso ¢ fine a se stesso, relativo, e si pud
definire come tale - di gusto - solo grazie al senso di disgusto.

E allora, cos’¢ davvero il disgusto?

disgusto s. m. [comp. di dis-1 e gusto]. — 1. a. Sensazione sgradevole al
gusto, ripugnanza fisica per cibi, bevande, ecc.: prese la medicina con
visibile d.; si dice spec. di cose che prima piacevano: /’abuso di certe
pietanze genera d.; m’é venuto il d. dell’alcol, delle sigarette. b. fig. Re-
pulsione, fastidio, senso di stanchezza o di ripugnanza: assistevo con d. a
quella scena brutale; il suo cinismo mi ispira d., sentire o provare d. della
volgarita. 2. non com. dispiacere, causa di dispiacere: mi ha dato troppi
d.; appena arrivati e accomodati nel nuovo paese, Renzo ci trovo de’ d.
bell’e preparati (Manzoni).

disgustoso agg. [der. di disgusto]. — Che disgusta, che ispira vivo disgusto
(in senso proprio e fig.): sapore, odore, cibo d.; ha una faccia d.; discorsi
d.; fu una scena veramente d.; e di un’ipocrisia disgustosa.

Il disgusto ¢ una sensazione provata principalmente dagli esseri umani,
associata ad un senso di rifiuto e ripugnanza; pud manifestarsi anche tra-
mite reazioni fisiche come la nausea o il vomito, fino ad arrivare — nei casi
piu estremi — allo svenimento.

Nel 1852 Karl Rosenkranz, allievo di Hegel, nell’Estetica del brutto, lo
definisce come /a deformazione delle forme in seguito a putrefazione fi-
sica o morale. Disgustosi sono prodotti della natura organica (sudore,
escrementi, vomito, catarro, saliva, alito pesante, ulcerazioni, cadaveri in
putrefazione), mai della natura inorganica (tranne la sporcizia). Disgu-
stosi ci appaiono stagni pieni di piante marce e corpi in putrefazione, e
gli animali che Ii si nutrono: topi, vermi, ratti, rospi, scarafaggi. 1l cattivo
odore potenzia il disgusto.

In ambito scientifico il disgusto ¢ considerato anche una reazione istintiva
che si manifesta in presenza di alcuni odori, sapori e alla vista di determi-
nate cose con, come conseguenza, il desiderio di allontanarsi da queste.

Anche nel sociale si puod manifestare questa sensazione tramite il disgusto
morale, riferito a comportamenti, idee o persone con le quali non voglia-
mo avere alcun tipo di contatto fisico e/o verbale. Lothar Penning, uno stu-
dioso tedesco che nel 1984 si era occupato degli aspetti socio-scientifici
e storico-culturali del disgusto, lo definisce come un meccanismo sociale
che media culturalmente e pedagogicamente, sfruttando principalmente
la sensazione primitiva del riflesso faringeo (conato) per proteggere l’i-
dentita sociale pre-razionalmente acquisita.

In psicologia la sensibilita estrema al disgusto viene definita idiosincra-
sia: nel linguaggio comune viene usata per indicare una forte ripugnanza,
incompatibilita per situazioni, persone, oggetti.

Sotto I’aspetto filosofico il tema viene affrontato fin dai tempi dell’antica
Grecia: uno dei primi fu Platone, il quale nel Parmenide chiede a Socrate
se concepisse un’idea per le cose repellenti come i peli, i rifiuti, la sporci-
zia, gli escrementi, gli umori e tutto cio che e piu spregevole e senza alcun
valore, ma queste realta non partecipano a nessuna idea, esistono solo cosi
come ci appaiono. Non ci sono idee di queste cose. In un altro suo dialogo,
nella Repubblica, quando parla di conflitti della ragione e del desiderio,
lascia intendere come 1’orrore sia esattamente ci0 che ¢ desiderabile:

Leonzio, figlio di Aglaione, mentre saliva dal Pireo sotto il muro setten-
trionale dal lato esterno, si accorse di alcuni cadaveri distesi ai piedi
del boia. E provava desiderio di vedere, ma insieme non tollerava quello
spettacolo e ne distoglieva lo sguardo. Per un poco lotto con se stesso e
si coperse gli occhi, poi, vinto dal desiderio, li spalanco, accorse presso
i cadaveri esclamando: “Eccoveli, sciagurati, saziatevi di questo bello
spettacolo”. — L’ho sentito raccontare anch’io, rispose. — Ora, conclusi,
questo racconto significa che talvolta I'impulso dell animo contrasta con
i desideri: si tratta di cose tra loro diverse. — Si, significa questo, ammise.

Platone, La Repubblica, libro IV

15



16

Abbiamo allora forse bisogno di nutrirci di cid che ¢ brutto, abietto e
disgustoso? Quest’ultimo pud diventare una categoria estetica vicina al
sublime?

In epoca moderna il concetto di sublime assume importanza nella rifles-
sione estetica europea del XVIII secolo: 1a nozione di sublime viene per la
prima volta distinta da quella di bello: secondo lo scrittore inglese Joseph
Addison, questo sentimento ¢ 1’espressione di un orrore piacevole. Anche
il filosofo Edmund Burke nell’opera del 1757 Ricerca sull origine delle
idee del sublime e del bello, scrive:

[...] per verificare la sublimita di un’immagine non bisogna osservare se
diventi meschina, quando é associata con idee meschine, bensi se, quando
e unita a immagini di conveniente, grandezza, l’intera composizione si
regga dignitosamente. Le cose che sono terribili sono sempre grandiose,
ma quando le cose posseggono qualita spiacevoli, o tali da costituire un
certo pericolo, un pericolo pero facilmente superabile, sono semplicemen-
te odiose, come i rospi e i ragni. [...] Ma sebbene la bruttezza sia [ 'opposto
della bellezza, non e I’opposto della proporzione e della attitudine. Poiché
e possibile che una cosa sia molto brutta pur con certe proporzioni e con
una perfetta attitudine a determinati scopi. Parimenti ritengo che la brut-
tezza abbia un certo rapporto con l’idea di sublime. Ma non insinuerei
affatto che la bruttezza per se stessa sia un’idea di sublime, a meno che
non sia unita a qualita tali da eccitare un forte terrore.

Edmund Burke, Ricerca sull’origine delle idee del sublime e del bello,
1757

Secondo Burke, vedere nel sublime un “orrore gradevole” ¢ una conse-
guenza del fatto che la percezione dell’individuo di un pericolo — come
il terribile e I’informe — ¢ fortemente legata alla consapevolezza della di-
stanza che separa 1’oggetto dal pericolo: se quest’ultimo ¢ facilmente su-
perabile, non sara altro che odioso, disgustoso.

E’ pero dal 1764, grazie ad Immanuel Kant che si matura il pensiero filo-
sofico sul sublime: nelle sue opere Osservazioni sul sentimento del bello
e del sublime e Critica del giudizio riconosce 1’idea di grandezza della
sublimita, definendolo come cio che é assolutamente grande e al di la

di ogni comparazione; é sublime cio che per il fatto di poterlo anche
solo pensare, attesta una facolta dell’animo superiore ad ogni misura dei
sensi. Se il bello, in quanto fondato sul /ibero gioco di immaginazione e
intelletto, esprime ’accordo ed il proporzionamento delle nostre facol-
ta conoscitive, al contrario cio che fonda il sentimento del sublime ¢ il
contrasto delle facolta che partecipano alla determinazione del giudizio,
ovvero I’immaginazione e la ragione. Il bello mantiene I’animo in una
contemplazione statica, mentre il sublime ne induce un suo movimento.
Kant definisce cio che ¢ sublime come cio che piace immediatamente per
la sua opposizione all’interesse dei sensi.

Significativamente, davvero poca attenzione viene data al disgustoso nella
storia dell’estetica da Kant a Jean Claire. Cio dimostra che per quanto
sanguinosa sia stata la storia dell’Europa, in particolare nel XX secolo,
rimaniamo in larga misura uomini e donne dell’llluminismo nelle nostre
filosofie dell’arte. L’estetica stessa e stata considerata come parte di cio
che Santayana designa come la Tradizione Signorile, in cui il disgustoso,
perché innominabile, non era menzionato, e [’arte era considerata logi-
camente incapace di offendere: se offendeva, non era dopotutto arte. Cosi
I"arte stessa continuo a conformarsi agli imperativi illuministi, dedicati
alla produzione della bellezza. Cio che inizialmente era cosi rivoltante per
gli spettatori dell’Arte Moderna [...] era che essa stessa offendeva, non
che rappresentasse cose offensive.

Arthur C. Danto, discorso con Jean Clair @Fondazione Nexus, Tilburg,
2000

L’arte e I’estetica sono particolarmente efficaci nel trasmettere valori mo-
rali, ma solo se non vengono sottomesse alle priorita etiche. A differenza
del brutto, il disgusto non ¢ incluso in ambito estetico, ma ¢ considerato il
sentimento che serve per indicare cio che non deve essere rappresentato.
Secondo il filosofo tedesco del XVIII secolo, Moses Mendelssohn, I’arte
¢ un tratto peculiare dell’'uomo, unico essere vivente che pud percepire
la bellezza — e dunque ’arte — in quanto essere razionale: il disgusto ¢
quindi una forma di difesa e rifiuto contro cio che non puo essere assimi-
lato e rielaborato dall’'uomo, nella sua finitezza. Il disgusto, tuttavia, ha
anche delle caratteristiche morali: ¢ una reazione istintiva, universalmente

17



18

condivisa nel modo di percepirla, ma i cui contenuti variano nell’aspetto
culturale. Nel dialogo silenzioso (come lo defini N. Hinske) tra Mendels-
sohn e Kant, nel dibattito sul disgusto, vengono definiti il disgusto fisico
ed estetico, Ekel, e il disgusto riferito alla riluttanza morale, Abscheu. Per
entrambi 1 filosofi il nesso tra le due declinazioni del disgusto ¢ fondato
sul concetto di perfezione estetica e morale. Questo sentimento agisce
sul concetto di rappresentazione: nella sfera estetica ne traccia i limiti, in
quella morale puo servire come strumento per allontanarsi dal male.

Questo ¢ stato il pensiero principale sul disgusto fino alle avanguardie
storiche, come si legge negli scritti del francese Jean Claire Duchamp e
la fine dell’arte, dove identifica la fine dell’arte come la fine del gusto.
Nasce una nuova categoria estetica fatta di repulsione, abiezione, orrore
e disgusto, dove queste prendono il posto precedentemente occupato dal
gusto, ribaltando e cambiando le concezioni estetiche esistite fino a quel
momento; nel periodo Illuminista, il gusto era la categoria dominante che
diede vita alla disciplina dell’estetica, connesso al concetto di piacere: ¢
il sentimento che ci provoca alla sua vista. Esistevano (ed esistono ancora
oggi, seppur differenti) standard di gusto e di conseguenza I’educazio-
ne all’estetica: il gusto non era cio che I’individuo preferiva, ma cio che
chiunque dovrebbe preferire. Secondo Kant, affermare che qualcosa ¢ bel-
lo non significa predire che tutti gli altri lo troveranno tale, ma affermare
che tutti dovrebbero trovarlo cosi.

Nel 1929 il filosofo ungherese Aurel Thomas Kolnai pubblico un saggio
sulle sensazioni ostili, I/ Disgusto, dove indaga questo sentimento mo-
strandone la natura, gli oggetti, le regole ed il senso, portando cosi chia-
rezza su un fenomeno del tutto inesplorato. Definisce il disgusto come
una reazione di difesa istintiva, anche se non sempre cid che ¢ disgustoso
¢ pericoloso: un verme o uno scarafaggio possono essere considerati di-
sgustosi ma non sono pericolosi, mentre altri molto pericolosi, come un
leone o una tigre non risultano disgustosi. Kolnai distingue due diversi tipi
di cose disgustose: quelle che lo sono per natura e quelle che lo diventano
in determinate situazioni; da un lato, quindi, questo sentimento ¢ insito
nell’uomo, e dall’altro si manifesta solo in certe circostanze. In un articolo
del 2016 su Horti Hesperidum. Giuseppe Patella scrive in merito al testo
di Kolnai:

11 disgusto, sostiene inoltre Kolnai — ed e questo a nostro avviso uno dei
punti decisivi del discorso — non ¢ mai legato all’inorganico, all’inani-
mato, il materiale disgustoso e sempre biologico, anche quello provocato
da “oggetti” morali nasconde una profonda somiglianza con il risveglio
causato da materiali organici, mostra sempre una particolare combina-
zione di vita e di morte. Infatti, profondamente legato al corpo, il disgusto
consiste propriamente in un surplus di vita, “un piu-di-vita” abitato pero
dalla non-vita, dalla morte, scrive esplicitamente Kolnai, in un eccesso di
vitalita organica, una “vitalita abortiva” che si annida e si propaga oltre
ogni limite [...] Tutto cio che ¢ fisicamente disgustoso, osserva Kolnai,
striscia infatti come i rettili, secerne, si insinua, si estende in ogni dove.
In questo senso il disgusto non ¢ che vita esagerata, ridondante e recalci-
trante ad ogni regola e ad ogni forma, vita cieca, abnorme, aberrante, vita
disperata, vita pero corrotta, quindi vita impregnata di morte che lotta
contro ogni determinazione formale, che contamina e confonde tutto con
tutto. [ ...] Rimane comunque il fatto che il disgusto é un sentimento dupli-
ce, profondamente ambivalente, che respinge ed attrae, ripugna e seduce
allo stesso tempo. E anche per questo che secondo Kolnai esso non puo
essere ricondotto esclusivamente a categorie di tipo estetico, ma finisce
anche sempre per coinvolgere forme della vita etica, sollevando persino la
necessita di quella che egli chiama “un’etica del disgusto”.

Giuseppe Patella, Tra abiezione e disgusto, in Horti Hesperidum, 2016

Nel capitolo successivo cerchero di capire come oggi il disgusto sia di-
ventato una categoria privilegiata nel mondo dell’ Arte.

19



20

Abicere: il Disgusto nell’Arte

La pittura non dovrebbe essere solamente retinica o visiva; dovrebbe aver
a che fare con la materia grigia della nostra comprensione invece di esse-
re puramente visiva. [...]Volevo far si che la pittura servisse ai miei sco-
pi e volevo allontanarmi dal suo lato fisico. A me interessavano le idee,
non soltanto i prodotti visivi. Volevo riportare la pittura al servizio della
mente. [...] Volevo far si che la pittura servisse ai miei scopi e volevo al-
lontanarmi dal suo lato fisico. A me interessavano le idee, non soltanto i
prodotti visivi. Volevo riportare la pittura al servizio della mente [...] Di
fatto fino a cento anni fa tutta la pittura era stata letteraria o religiosa:
era stata tutta al servizio della mente. Durante il secolo scorso questa
caratteristica si era persa poco a poco. Quanto piu fascino sensuale of-
friva un quadro - quanto piu era animale - tanto piu era apprezzato. La
pittura non dovrebbe essere solamente retinica o visiva, dovrebbe aver a
che fare con la materia grigia della nostra comprensione invece di essere
puramente visiva [...] Per approccio retinico intendo il piacere estetico
che dipende quasi esclusivamente dalla sensibilita della retina senza al-
cuna interpretazione ausiliaria. Gli ultimi cento anni sono stati retinici.
Sono stati retinici perfino i cubisti. I surrealisti hanno tentato di liberarsi
da questo e anche i dadaisti, da principio. [...] lo ero talmente conscio
dell’aspetto retinico della pittura che, personalmente, volevo trovare un
altro filone da esplorare.

Marcel Duchamp, sulla pittura, n.d.

Secondo Kant, cio che suscita disgusto (Ekel) non puo essere rappresen-
tato secondo natura senza distruggere ogni soddisfazione estetica: la rap-
presentazione di una sostanza disgustosa ci provoca lo stesso effetto che
ha su di noi la presentazione stessa di quella sostanza. In poche parole,
lo scopo dell’arte ¢ la produzione di piacere — quello che Duchamp due
secoli dopo definisce come piacere retinico - in chi ne usufruisce, e solo
una mente d’artista perversa si adopererebbe a rappresentare il disgustoso,
che secondo le leggi della natura non puo produrre piacere in un normale
spettatore. Chi prova piacere alla vista di cio che gli spettatori “normali”
trovano disgustoso, potremmo dire che ha “gusti particolari”, ma gli artisti
di cui trattera anche Jean Claire in De Immundo non hanno nessun pub-

blico speciale: il loro scopo ¢ esattamente provocare sensazioni negative
o di disgusto attraverso la loro arte, che sono le stesse contro cui si svi-
luppa il pensiero di Kant. Jean Claire definisce questo come perversione
dell’arte: se il gusto per il disgustoso diventasse normale, gli artisti non vi
troverebbero piu alcun valore, ¢ quindi fondamentale per i loro scopi che
il disgustoso rimanga tale, senza che il pubblico impari a trovarlo bello o
a trarne piacere.

Dopo il romanticismo, é il cinismo che ormai dominera il rapporto con
l’orrore. E’la “maniera indifferente e cinica” di una carogna - “dal ven-
tre pieno di esalazioni” - di offrirsi, che qualifichera tutta una produzione
moderna che, da Marcel Duchamp agli esempi piu recenti, mette in mostra
["orrore e ’abiezione senza il ritegno e la distanza che l’ironia romantica
ancora vi riponeva.

Jean Claire, De Immundo, 2005

Kant invece, non prende mai in considerazione 1’idea che 1’arte possa ave-
re una lettura diversa e superiore alla mera produzione di bellezza, come
se questa fosse il fine stesso dell’arte e ci0 che ne giustifica la sua esisten-
za, non interrogandosi mai su quale possa essere lo scopo del disgusto in
un’opera e, nel caso quest’ultima tenda proprio a suscitarlo, viene consi-
derata in contrasto con se stessa.

Nel 1925, il filosofo francese Georges Bataille entra in possesso di una fo-
tografia che ritrae un giovane ragazzo cinese torturato e fatto a pezzi, ma
con un’espressione d’estasi incomprensibile sul volto. Questa fotografia
fa provare a Bataille una sorta di attrazione che lo induce a riflettere sulle
differenze tra affascinante e ripugnante, puro e immondo, erotico e sacro,
gradevole e disgustoso: ne dara 1’esempio migliore nel romanzo erotico
Histoire de I’ceil (Storia dell’occhio), pubblicato nel 1928, dove racconta
le bizzarre perversioni sessuali di una coppia di giovani amanti. Per lui,
I’immondo diventa un’esperienza metafisica assoluta.

Dieci anni dopo, nel 1938, Jean-Paul Sartre pubblicd La Nausea, dove
riflette sulle ragioni della propria esistenza e del mondo che lo circon-
da, esperienziando appunto la nausea, il sentimento che lo invade quando

21



22

scopre 1’assurdita della realta, e che il mondo e 1’esistenza non hanno un
senso. Tutto questo gli provoca disgusto; per gli uomini, buffi manichini
inautentici, e per le cose, gratuite e ingiustificabili. Descrive attentamente
gli umori corporei e gli effetti della bile nera, definendo tutto questo come
la qualita rivelatrice dell essere. Questo romanzo diventera un riferimen-
to per la letteratura francese del dopoguerra, per tutto cio che ¢ disgustoso,
fluido, appiccicoso.

Tutto e gratuito, questo giardino, questa citta e io stesso. Quando capita
di accorgersene, viene il voltastomaco e tutto comincia ad oscillare; ecco
la Nausea.

Jean-Paul Sartre, La Nausea, 1938

Charles Baudelaire ridefini il concetto di bellezza, racchiudendo nel suo
significato tutto ci0 che ¢ terribilmente attraente ed allo stesso tempo an-
gosciante, un po’ come la vista dei cadaveri per Leonzio o la fotografia del
ragazzo torturato per Bataille. Baudelaire scrisse anche che verra un tem-
po in cui non soltanto la bellezza sara dimenticata, ma in cui il mostruoso
stesso sara celebrato come bellezza:

1l mondo sta finendo. L’'umanita é decrepita. Un Barnum dell’avvenire
mostra agli uomini degradati della sua epoca una bella donna dei tempi
antichi artificialmente conservata. “Eh! Cosa!” dicono “I’'umanita ha po-
tuto essere cosi bella?”. Io dico che non é vero. L’'umanita degradata si
ammirerebbe e chiamerebbe la bellezza bruttezza.

Charles Baudelaire, La Belgique déshabillée, 1986

11 concetto di abietto € posto al centro di un ormai classico saggio di Julia
Kristeva pubblicato nel 1980, Pouvoirs de [’horreur. Essai sur l’abjection
(Poteri dell’orrore. Saggio sull’abiezione). A partire dall’opera di Sig-
mund Freud e Jacques Lacan, Kristeva sviluppa il concetto di abiezio-
ne in psicoanalisi evocando i fluidi corporei (vomito, pus, escrementi) e
I’immagine del cadavere, sottolineando come anche 1’abiezione sia una

fase necessaria alla formazione della propria identita. Per lei I’abietto € un
non-oggetto, perché si forma nelle fasi piu arcaiche del processo di signi-
ficazione del soggetto, prima dell’acquisizione del linguaggio, in quella
fase in cui I’individuo, che ancora non ¢ individuo, lotta per I’autonomia
e la separazione dalla madre. Questa separazione non ¢ mai del tutto ac-
quisita. L’abietto ritorna incarnandosi in persone o situazioni che suscita-
no nell’individuo sentimenti ambivalenti, di rifiuto, disgusto, orrore, ma
anche piacere ed attrazione. Per lei, I’abiezione ¢ soprattutto ambiguita:
non é l’assenza di pulizia o di salute a rendere abietto ma quel che turba
un’identita, un sistema, un ordine. Quel che non rispetta i limiti, i posti, le
regole. L’intermedio, [’ambiguo, il misto.

Dato che non ho mai tagliato i legami con la letteratura, é emerso che la
letteratura della fine del XIX secolo e di tutto il XX secolo — e qui mi riferi-
sco alla letteratura dell’avanguardia, alla letteratura sperimentale — [ ...]
cerca di penetrare nelle nostre profondita. Ebbene questa é una letteratu-
ra che tratta della crisi. Del momento catastrofico nell essere umano. Per
esempio si riscontrano molti elementi depressivi in Mallarmé o vicini alla
psicosi in Artaud. Si osserva una conoscenza estremamente acuta della
perversione in Bataille e altri. Mi sono spinta il piu possibile in questa
direzione senza minimamente patologizzare la letteratura, ma cercando
di mostrare che essa non é un decoro, ma che sonda in profondita e che
costruisce un sapere profondo della vita psichica.

Julia Kristeva, intervista ad una radio svizzera, n.d.

La sua riflessione viene adottata oggi in numerose discipline, dalla socio-
logia alla critica letteraria, dalla critica d’arte allo studio dei mass media.

Dopo aver esaminato una serie di riflessioni filosofiche sul tema, fardé un
quadro generale degli artisti piu influenti di questo filone disgustoso.

Nato nel 1925, ’austriaco Otto Muehl, ¢ stato uno dei performer piu pro-
vocatori, violenti e spietatamente erotici della storia della body art. Nelle
sue opere fa uso di piu generi espressivi, sperimentando i materiali, gli

23



oggetti e riprendendo il concetto di ready-made, che rivisita in maniera
oltraggiosa: gli oggetti perdono il loro ruolo nativo, acquistano un nuovo
valore espressivo e durante le performance sono messi in condizione di
relazionarsi con i corpi, che subiscono maltrattamenti di varia natura e
mutano il piu delle volte in un’orgia fisica, dove non mancano pratiche
sessuali molto violente. La sua arte vuole superare 1 tabu imposti dalla
societa, ¢ una vera e propria guerra aperta contro la pittura ed 1 processi
artistici tradizionali. Muehl, a proposito della sua arte, diceva:

La mia opera é pittura rappresentar, é auto-terapia resa visibile con cibi,
materiali commestibili. Essa agisce come psicosi determinata dalla me-
scolanza di corpi umani, oggetti, materiali. Tutto e pianificato. Tutto puo
essere impiegato come materiale e come sostanza. Il colore non come colo-
rante ma come pastella, liquido, polvere. L’uovo non come uovo ma come
sostanza vischiosa. Vengano sfruttate le associazioni che si ricollegano a
determinati materiali sia per la loro forma sia per il loro significato o per
il loro impiego usuale. [...] Marmellata, cadaveri, macchine asfaltatrici.
Gli eventi si creano, i materiali penetrano nella realta, il valore comune
non ha piu senso, la marmellata diventa sangue, tutto diventa simbolo per
un altro evento.

Otto Muehl, Manifesto, Vienna, 1965 Mu.ehl gettg\{a vernice e spazzatura su.l corpo di una dOIlI.la.Sll uno sfondo
di rifiuti uniti come in un collage, sostituendo 1’atto del dipingere con una
performance psicodrammatica che infrangeva i tabu legati al sesso e alle

A Vienna, nel 1963, esegui la sua prima azione, la Deturpazione di una pulsioni violente da esso generate:

Venere, che lui stesso descrisse in questo modo:

Ho gia pronta una tinozza come quella usata dai muratori per mescolare
la calce. Questa tinozza é tutto, letto, bara, pozzo, immagine, fogna, grem-
bo. Al suo interno la vittima viene tagliata, sommersa seppellita. Credo
che niente abbia senso se non viene sacrificato, distrutto, smembrato, bru-
ciato, trafitto, tormentato, molestato, torturato, massacrato, divorato, la-
cerato, tagliato, impiccato, pugnalato, distrutto o annientato. Dobbiamo
batterci per distruggere | 'umanita, per distruggere l’arte...

Otto Muehl, Descrizione di Deturpazione di una Venere, 1963

Proprio perché vivo in un mondo tecnologicamente avanzato a volte sento
il bisogno di rotolarmi nel fango come un maiale. Ogni superficie pulita
mi spinge a sporcarla di vita vissuta. Ci cammino sopra a quattro zampe
spargendo sporcizia ovunque, fino a coprire ogni cosa... quando sono in
calore sciolgo i freni e getto tutto il fetore della mia anima sulla faccia
della gente. In questo modo porto la redenzione ai miei contemporanei e
a tutte le generazioni future.

Otto Muehl, Der Psycho-Physische Naturalismus “Das Intrem”, 1963

Agli inizi degli anni sessanta nacque il gruppo piu dissacrante verso i tabu
e le leggi morali imposte dalla societa — sesso, cibo, umori — ¢ il gruppo

25



degli Azionisti Viennesi, che praticano una sorta di riappropriazione del
corpo, liberando gli istinti repressi con azioni forti che colpiscono gli spet-
tatori. Di questo gruppo facevano parte artisti come Hermann Nitsch con
gli interventi di carattere rituale, Giinter Brus che integra alle sue azioni
I’ingestione di umori e I’uso di sangue, Rudolf Schwarzkogler con la sua
serie di azioni di disalineazione sessuale che lo portano alla castrazione,
ed il gia citato Otto Muehl. La prima azione, Aktion 1, di questo gruppo
fu quella del 1962 in cui Nitsch, aiutato da Muehl e con indosso una tu-
nica bianca, si fece legare al muro tramite degli anelli di corda, a braccia
aperte - simile a come era stato crocifisso Cristo — e si fece cospargere di
sangue. Questa azione la ripropose anche durante alcune performances
che facevano parte de I/ Teatro delle Orge e dei Misteri, ne Castello di
Prinzendorf, in Austria, di cui era proprietario.

Gli Azionisti Viennesi scannavano animali morti e si cospargevano del
loro sangue e delle loro interiora. La morte ed il sacrificio erano gli aspetti
caratteristici delle loro performances. Gli artisti volevano suscitare nel
pubblico shock e disgusto. Lo scopo era quello di arrivare ad una catarsi
(dal greco katharsis): nella Grecia Antica, I’intento della tragedia era pro-
prio la purificazione degli spettatori dagli aspetti negativi della vita, grazie
alla messinscena della morte e del dolore.

Nella psicoanalisi, il metodo catartico utilizzato da Joseph Breuer e dopo
da Freud, consisteva nel portare alla luce traumi subiti dal paziente, chiusi
nell’inconscio.

In un’intervista Nitsch osserva:

E solo passando attraverso i piti bassi istinti dell 'uomo che puo avvenire
la catarsi. Quando squartiamo un animale, sentiamo le sue viscere calde,
beviamo il suo sangue, ritorniamo in contatto con qualcosa di primitivo
che ci appartiene. E in questi momenti che esce fuori la nostra natura, che
non e né buona né cattiva, ¢ semplicemente il nostro istinto. Puo essere
anche violento, ma la violenza fa parte del mondo ed e meglio esorcizzarla
in un rito collettivo che reprimerla. Viviamo in una forma di depressione
latente, siamo anestetizzati. Le mie Azioni sono un modo per avvicinare
la vita alla morte ed é da questa esperienza che usciamo piu forti. Ecco
perché la gente che partecipa mi ringrazia.

Hermann Nitsch, intervista per XL Repubblica, 2012

Nel 1971, Otto Muehl abbandon¢ la scena artistica per dedicarsi comple-
tamente ad una comune fondata da lui, dove veniva praticata una sessua-
lita libera e senza inibizioni e a proposito della quale disse:

Tutto merita di essere esposto, anche lo stupro e [’assassinio. Il coito, la
tortura e I’annientamento dell 'uomo e dell’animale sono ['unico dramma
che valga la pena di essere visto. L’assassinio fa parte integrante della
sessualita. Gli animali domestici serviranno da sostituti. Intendo commet-
tere un assassinio perfetto su una capra, che servira da sostituto a una
donna. Nei miei film a venire, gli umani saranno massacrati. Massacrare
gli umani non deve restare un monopolio di stato. Sara presto un obbligo

27



28

etico saccheggiare le banche e abbattere a caso uno storpio.

Otto Muehl citato da Jean Clair, in De Immundo, 2005

Il fenomeno dell’Abject Art (arte dell’abiezione) ¢ stato consacrato con
una mostra storica presentata al Whitney Museum di New York nel 1993,
intitolata Abject Art: Repulsion and Desire, curata da Craig Houser, Si-
mon Taylor, Leslie C. Jones, che ha fatto la fortuna del termine e dato
ampia risonanza ad artisti come Helen Chadwick, Paul McCarthy, Robert
Gober, Carolee Schneemann, Kiki Smith, Cindy Sherman, Sarah Lucas,
Damien Hirst, Jake e Dinos Chapman, e molti altri.

Il termine abicere (dal latino abiectus) significa gettare lontano da sé, but-
tare via: da qua I’idea di abietto, rifiuto. L’arte dell’abiezione sarebbe lo
stato di un’arte del rifiuto, di cio che rimane dopo che tutto ¢ andato but-
tato. Ci si interessa al corpo ed a i suoi umori: sudore, lacrime, unghie,
escrementi, sangue. Ma abicere vuol dire anche rifiutare, rinunciare ad
ogni autorita, abbandonare, disfarsi di qualcosa. In poche parole, racchiu-
de tutto cid che ha a che fare con il degrado e la degradazione. L’abiezione
¢ una categoria diventata centrale per comprendere alcune delle espres-
sioni piu potenti dell’arte oggi. Il termine ha cominciato a circolare nel
mondo dell’arte in seguito alla pubblicazione del libro di Julia Kristeva,
Pouvoirs de [’horreur. Essai sur [’abjection (Poteri dell’orrore. Saggio
sull’abiezione), in cui il concetto di abiezione viene costruito in relazione
al corpo e alle sue alterazioni, al decadimento, al cadavere e alla morte.
Kristeva descrive 1’abiezione come i/ disgusto per un cibo, per una cosa
sudicia, per un rifiuto, per la spazzatura. Spasmi e vomito, che mi pro-
teggono. Repulsione e conati che mi allontanano e mi distolgono dalla
sozzura, dalla cloaca, dall’immondo. Abiezione ¢ lo stato di repulsione e
di rifiuto che colpisce I’'uomo quando si trova a contatto con qualcosa che
gli si oppone e lo minaccia: ¢ il fenomeno dell’allontanare, del gettare via
tutti gli elementi potenzialmente pericolosi, indesiderati e fastidiosi della
vita (rifiuti, scarti, insetti, escrementi...), ¢ il relativo senso di disgusto
che ne deriva.

Dalla fine del Novecento molti artisti scelgono di usare unghie, peli, ca-

pelli, urina, sperma, saliva, sangue, escrementi, pus: tutti umori del corpo,
materiali organici espulsi da esso, rigettati. Possiamo definirli elementi
abietti. Perché gli artisti dovrebbero scegliere umori corporei come mate-
riali fondamentali per la creazione delle loro opere? E perché mai dovreb-
bero finire in un museo, messi li per poter essere guardati da un pubblico?

Cerchero di capirlo esaminando alcuni degli artisti piu influenti di questa
corrente, in ordine non cronologico.

Andres Serrano, classe 1950, ¢ un fotografo statunitense diventato famoso
per le sue immagini che ritraggono cadaveri, in cui utilizza spesso fluidi
ed umori del corpo come sperma, sangue ¢ latte materno. Le sue ope-
re sono molto controverse e provocatorie. In Blood Cross (1985) e Milk
Cross (1987), Serrano fa gocciolare da croci di plexiglass fluidi corporei,
rispettivamente sangue e latte. Una delle sue fotografie piu famose ¢ senza
dubbio Piss Christ (Cristo di piscio), scattata nel 1987: un piccolo croci-
fisso di plastica ¢ immerso in un bicchiere pieno di urina dell’artista, che
afferma che in questi lavori l'uso dei liquidi corporali e analogo a quello
della chiesa con il sangue e il corpo di Cristo. Quando venne esposta nel
1989, suscitd un grande scandalo in tutti gli Stati Uniti, tanto da essere
portata come oggetto di dibattito in senato: non sorprende che 1’opera fu
accusata di blasfemia e oscenita. In opposizione, i difensori dell’opera, la
definirono come pensiero ed espressione della societa contemporanea nei
confronti dei valori che Cristo rappresenta. Verra deturpata irrimediabil-
mente da parte di quattro giovani cattolici quando, durante 1’esposizione /
Believe in Miracles ad Avignone, in Francia, il 17 aprile 2011 ne ruppero
il vetro protettivo.

29



30

Non mi sono mai definito fotografo. Ho studiato pittura e scultura e mi
vedo come un artista con la macchina fotografica. Ho imparato tutto quel-
lo che so sull’arte da Marcel Duchamp che mi ha insegnato che tutto,
inclusa una fotografia, puo essere un’opera d’arte.

Andres Serrano, biografia nel suo sito personale

Orlan, pseudonimo di Mireille Suzanne Francette Porte, ¢ un’artista fran-
cese nata nel 1947 che nel 1964 inizio il suo percorso da performer. Dal
1986 al 1993 si sottopose a varie operazioni di chirurgia plastica, tutte
documentate da video che poi rese pubblici. In questa serie di operazioni
ricerca una deformazione del proprio volto facendosi impiantare anche
protesi facciali come le corna, cercando di contrastare I’idea di bellezza
conforme imposta alle donne nei secoli. Conserva anche i resti organici
prodotti dalle operazioni, che inseri in dei contenitori da lei chiamati re-
liquiari, come se il corpo dell’artista fosse in qualche modo paragonabi-
le alle reliquie dei santi. Parlerd del dualismo disgusto/santificazione piu
avanti.

31



32

L’italiano Piero Manzoni ¢ famoso per aver messo in 90 barattoli di latta
numerati 1 suoi escrementi, come il cibo del supermercato, nel 1961. Il
titolo dell’opera ¢ Merda d’artista, e sulle confezioni ¢’¢ un’etichetta tra-
dotta in quattro lingue diverse (italiano, inglese, francese e tedesco) con
scritto “Merda d’artista. Contenuto netto gr. 30. Conservata al naturale.
Prodotta ed inscatolata nel maggio 1961 con la firma dell’artista. L’o-
pera ¢ I’'unione del paradosso e della provocazione: Manzoni stabilisce un
costo per ogni scatoletta che equivale al peso dell’oro zecchino e non pre-
vede che il fruitore dell’opera ne conosca il contenuto se non aprendola e
quindi distruggendo sia 1’opera che il suo valore. Quando si dice trasfor-
mare la merda in oro. Quest’opera puo essere considerata figlia dei con-
cetti di derisione e di sfida al sistema dell’arte contemporanea che il padre
del dadaismo, Marcel Duchamp, aveva inaugurato quasi cinquant’anni
prima con i ready-made.

Vorrei che tutti gli artisti vendessero le loro impronte digitali, o che si fa-
cessero delle competizioni per vedere chi riesce a fare la linea piu lunga,
o che tutti vendessero la loro merda in scatola (I'impronta é ['unico se-
gno della personalita che si possa ammettere: se i collezionisti desiderano
qualche cosa di intimo, veramente personale dell’artista, ecco a loro la
merda).

Lettera di Piero Manzoni a Ben Vautier, 1961

Possiamo affermare che quest’opera vuole ironizzare sul valore commer-
ciale dell’arte e sulla sacralizzazione degli artisti, e lo fa in una maniera
ritenuta ancora oggi disgustosa.

Se i peli, gli odori e gli umori sono ossessivamente respinti nella vita quo-
tidiana, essi prosperano, nella maniera piu vistosa, in quei momenti par-
ticolari che sono le manifestazioni artistiche.

Jean Clair, De Immundo, 2005

Precious Liquids di Louise Bourgeois ¢ un’opera esposta a Venezia nel
1992 che esplora le meccaniche dei fluidi corporei — lacrime, urina, sper-
ma, sangue, saliva — posti in alcune boccette di vetro appese al letto, in
risposta a forti emozioni: la maternita ¢ suggerita dal liquido sul letto; il
cappotto, appeso in modo da rimandare ad una forma fallica, simboleggia
’autorita paterna. La scritta incisa sulla fascia di metallo: “L’arte é ga-
ranzia di sanita mentale” rivela il pensiero guida dell’artista.

33



34

Cindy Sherman ¢ un’artista americana nata nel 1954, che trasforma il suo
aspetto fisico in modi grotteschi con abiti e trucco, combattendo i canoni
estetici tradizionali, per poi immortalarsi in scatti fotografici. Le sue opere
ritraggono bambole gonfiabili in posizioni o situazioni erotiche, clown
tristi, paurosi, volti ricoperti di insetti, anche se il soggetto reale ¢ sempre
lei: rendono visibile 1’assurdita del quotidiano, inscenando situazioni in
cui gli spettatori possono percepire gli stereotipi sessuali senza che se ne
rendano conto e per le quali non possono provare altro che disgusto. Il suo
volto diventa il manifesto dell’anti-selfie, che rifiuta ogni narcisismo. Uno
dei suoi scatti la ritrae con capelli di zucchero filato ed altri dolciumi che,
sistemati in quella maniera cosi esagerata, ricordando molto la chirurgia
estetica mal risucita, riescono anch’essi a risultare disgustosi. Molte di
queste opere sono state caricate sul suo profilo instagram (@cindysher-
man), dove possiamo notare che non si trasforma piu solamente con il
trucco, ma anche sfruttando 1I’AR dei filtri presenti sui social network.

35



36

Fin dagli anni settanta, Robert Gober ha esplorato sessualita, religione,
politica e intimita nelle sue sculture, usando cera d’api e peli umani. Rap-
presenta oggetti domestici, della vita quotidiana o parti del corpo sotto-
poste a processi di metamorfosi. Un’opera importante del 1991 ¢ senza
dubbio Untitled: un calco iperrealistico in cera della gamba dell’artista,
con tanto di calzino e scarpa, ricoperta minuziosamente di veri peli umani
e sulla quale sorge una candela. La gamba ¢ in terra e sporge dal muro. La
scena che si presenta allo spettatore ¢ decisamente sconvolgente. L artista
ha ricordato la sua ispirazione con questo aneddoto:

Ero su questo minuscolo aeroplano seduto accanto a questo bell 'uomo
d’affari, e i suoi pantaloni erano tirati sopra i suoi calzini, e in questo
momento sono rimasto trafitto dalla sua gamba.

Robert Grober, a proposito dell opera Untitled, n.d.

L’effetto dell’incontro con una parte del corpo inspiegabilmente mozzata
in un contesto museale ¢ inquietante, a tratti malinconico e, per Gober, pro-
fondamente radicato in crisi di mortalita, in particolare quella dell’ AIDS.
Mentre le associazioni falliche della candela sporgente sono innegabili,
I’opera indica il senso del tempo che scorre e dei corpi che si sciolgono.

Un’altra opera famosa ricoperta di peli, ma ben piu datata (1936), ¢ la
Colazione in pelliccia di Meret Oppenheim. Molti artisti surrealisti ne
rimasero incantati, tanto che André Breton decise di esporla alla prima
mostra surrealista dedicata agli oggetti: al momento della presentazione
al pubblico, I’oggetto fu assaltato da teorie, desideri e paure. Era la stessa
epoca di Freud, e quindi era inevitabile I’interpretazione sessuale: la tazzi-
na ricordava una vagina, il cucchiaino una forma fallica, il tutto ricoperto
da pelo pubico. Alcuni provarono disagio nel vedere un oggetto raffinato
tramutato in qualcosa di disgustoso e grottesco, ad altri, al pensiero di do-
ver avvicinare il cucchiaino peloso alla bocca, venivano in mente sensa-
zioni sgradevoli; ci furono persone a cui vennero addirittura conati di vo-
mito. Come il critico d’arte Will Gompertz scrive nel suo libro What are
looking at? del 2012: due materiali incompatibili sono stati messi insieme
per creare un recipiente che crea disagio. La pelliccia é piacevole al tatto,
ma disgustosa quando si appoggia alla bocca. Vorresti bere dalla tazza e
mangiare dal cucchiaino — questo é il loro scopo —ma la sensazione della
pelliccia é rivoltante. E esasperante.

37



38

Matteo Ingrao si definisce creatore di irsute e peculiari sculture pseudo-u-
mane. E’ uno scultore contemporaneo belga, autodidatta, che sperimenta e
mostra la pelle umana in tutte le sue forme, focalizzandosi particolarmen-
te sulle sue irregolarita e alterazioni. Le sue sculture di silicone si ispirano
alle origini primitive e selvagge dell’uomo ed alla deformazione umana
— la sindrome dell’ipertricosi € un tema ricorrente nei suoi lavori. Le sue
opere suscitano nel pubblico il desiderio di toccarle, ma allo stesso tempo
abiezione e disagio.

I capelli sono il tocco finale che da vita all’intero pezzo di silicone. Non
credo sia difficile creare disagio in quanto esiste un’avversione universale
per i capelli nella societa odierna. In una societa in cui ¢’é una tendenza
verso - e la normalizzazione - del pulito e liscio, i peli del corpo evoca-
no immagini di sudiciume, ferocia e maleodorante. Un pezzo realistico
di pelle di silicone da solo crea confusione nella mente dello spettatore e
i capelli veri, una volta inseriti nel modo piu naturale possibile, aggiun-
gono un disturbo rispetto alle norme accettate. Tendo anche a idratare e
bagnare i capelli in quanto sembra aumentare il disgusto.

Intervista di Katharina Lina a Matteo Ingrao, per Infringe Magazine

L’inglese Damien Hirst ¢ nato nel 1965 a Bristol ed ¢ tra i piu celebri
artisti contemporanei. E’ I’esponente principale degli Young British Ar-
tists (YBA), un gruppo di artisti affermatosi negli anni novanta per i loro
contenuti controversi e coinvolgenti. La sua ricerca artistica si incentra su
temi come la morte in modo particolarmente originale e provocatorio: la
fragilita della vita e V’inevitabilita della morte sono il punto di partenza
del contrasto che anima la sua ispirazione, realizzando opere i cui pareri
sono sempre discordanti. Questi suoi interrogativi e riflessioni sul con-
nubio vita/morte sono stati influenzati dalla visita che fece all’obitorio di
Leeds nel 1981, quando era ancora ragazzo. Nelle sue opere usa spesso
carcasse di animali morti, imbalsamati o immersi in formaldeide.

La sua prima opera realizzata con un animale, diventata anche il manifesto
della sua poetica, ¢ stata la criticatissima 7he physical impossibility of de-
ath in the mind of someone living (L’ impossibilita fisica della morte nella
mente di un essere vivente), del 1991: Hirst compro per 6000 dollari uno
squalo tigre lungo quattro metri da un pescatore australiano, che provvide
a catturarlo, imballarlo e spedirlo all’artista, il quale uso 848 litri di for-
maldeide in 200 siringhe per imbalsamarlo. Fu esposto per la prima volta
nel 1992 alla Galleria Saatchi di Londra, durante la prima di una serie di
esposizioni degli YBA. Lo squalo tigre, se incontrato vivo mentre siamo
in mare, ci spaventa. Morto ed imbalsamato, invece, possiamo guardarlo,
osservarlo senza pericolo. Questo puo ricondurre al pensiero di Burke di
cui ho scritto nel capitolo precedente, al suo concetto di sublime e del pe-
ricolo, che tratta nel suo testo Ricerca sull’origine delle idee del sublime
e del bello: lo squalo, da morto, non ¢ pericoloso, per cui non si prova
alcun sentimento di sublimazione nei suoi confronti, € non rimane quindi
altro che una sensazione di disgusto e di repulsione nello spettatore che si
trova ad osservare 1’opera, poiché ¢ consapevole di non essere soggetto a
nessun rischio. Il sublime ¢ comunque presente in questa opera e lo si puo
ritrovare nella brutalita della morte: non ¢ I’eternita dello squalo a farci
effetto, ma il paragone di essa con la nostra mortalita: tutti moriremo, tutti
saremo bloccati in quell’attimo post mortem, come lo squalo. Quest’opera
negli anni successivi verra inserita in una serie, di cui fanno parte anche
capre, maiali, mucche — tutti in immersi in formaldeide, tutti con lo stes-
so significato. Piu tardi realizza un altro squalo, esattamente identico al
primo, e lo vende per un prezzo piu alto dell’originale, confermando che

39



40

I’opera non ¢ la scultura fisica (lo squalo), ma lo shock dell’essere messi
di fronte alla morte.

In un’intervista di Liam Gillick nel 1990, disse:

Non vedo l’ora di arrivare ad avere una posizione in cui posso realizzare
della brutta arte e farla franca. Al momento se facessi certe cose le perso-
ne le guarderebbero, farebbero le loro considerazioni e poi direbbero “Ma
vaffanculo!” Ma dopo un po’ puoi farla franca con queste cose.

Damien Hirst, intervista di Liam Gillick, 1990

Nel 2010, venti anni dopo questa affermazione, commento a proposito:

Non penso che succeda davvero. Persino una cattiva idea diventa una
buona idea. Credo nella liberta, volevo essere nella condizione di fare di
tutto, questo ¢ il senso di quell affermazione. Malgrado avessi avuto I’i-
dea di realizzare una gigantesco pezzo di cacca in bronzo lungo quaranta
piedi e di intitolarlo “Senza titolo — numero 2.

Damien Hirst in Art is childish and childlike, di Elizabeth Day, 2010

Marc Quinn, londinese nato nel 1954, ¢ anche lui membro degli YBA.
Tra le sue opere vorrei soffermarmi su Self (S¢€), una scultura della te-
sta dell’artista realizzata con 4,5 litri del suo sangue congelato, prelevato
dal suo corpo nell’arco di cinque anni. La descrive come un momento
congelato in supporto vitale, ed ¢ mantenuta in cautelata refrigerazione,
ricordando allo spettatore la fragilita dell’esistenza. Realizza una nuova
versione di quest’opera ogni cinque anni, ognuna documentata dalla tra-
sformazione e dall’inevitabile deterioramento della condizione fisica di
Quinn.

L’opera, fino al momento in cui non ci viene detto di quale materiale sia
fatta, non ci provoca disgusto: ¢ una semplice raffigurazione iperrealisti-
ca, un autoritratto dell’artista: ¢ la consapevolezza del materiale a renderci
disgustati da ci0 che abbiamo davanti.

41



42

L’artista praghese Jana Sterbak (1955), che dal 1968 vive in Canada, ¢
nota per la realizzazione di opere con la carne cruda, ed ¢ considerata
una delle maggiori esponenti dell’indagine corporale contemporanea. La
sua indagine si basa sul corpo inteso come gabbia, prigione, ed usa forme
d’arte come performance, installazioni, video e fotografie. Le sue instal-
lazioni sono sculture realizzate con metalli o carne animale, cruda e ma-
leodorante. Una delle sue opere piu importanti € del 1987 ed ¢ intitolata
Vanitas: Flesh Dress for an Albino anorexic, un vestito fatto di carne bo-
vina disidratata e muscoli, cuciti su una base di fil di ferro. Quest’opera
¢ potente per piu sensi (vista ed olfatto), e inutile dire che la sensazione
a prima vista ¢ di disgusto nauseante ed abiezione. E’ una metafora che
mette in scena quel che resta dopo un’apertura verso 1’ Altro, che ci ha resi
vulnerabili, ci ha strappato via la pelle, facendoci mostrare per quello che
siamo veramente, per quel che resta: non siamo altro che la nostra carne.
Carne come simbolo dell’eros, ma anche della morte e della putrefazione.

Voglio farvi sentire come mi sento io, c’e del filo spinato attorno alla mia
testa e alla mia pelle graffia la mia carne all’interno.

Jana Sterbak, n.d.

Un’altra opera simile ¢ Chair Apollinaire, del 1996: una poltrona rivestita
di carne cruda, sempre con la solita struttura di fil di ferro. Anche questa
assume il solito significato metaforico di Vanitas.

43



44

L’opera piu controversa dell’italo-americano Vito Acconci (1940 —2017)
¢ sicuramente Seedbed, una performance eseguita per la prima volta alla
Sonnabend Gallery di New York nel 1972: una rampa di legno si esten-
deva per tutta la larghezza della stanza, scendendo obliquamente verso
il centro del pavimento. Il pubblico camminava sopra a questa rampa in
uno spazio vuoto. L’artista, nascosto tra la rampa ed il pavimento, si ma-
sturbava e rendeva pubblici 1 suoi godimenti e le sie fantasie tramite degli
altoparlanti all’interno della stanza.

In questa leggendaria scultura/performance Acconci giaceva sotto una
rampa costruita nella Sonnabend Gallery. Nel corso di tre settimane si e
masturbato otto ore al giorno mormorando cose come “Mi stai spingendo
la fica in bocca” o ** Mi stai ficcando il cazzo nel culo.” Non solo [’inter-
vento architettonico fa presagire gran parte del suo lavoro successivo, ma
tutte le fissazioni di Acconci convergono in questo, lo sfintere spirituale
della sua arte. In Seedbed, Acconci é il produttore e il riceve il piacere del
lavoro. E contemporaneamente pubblico e privato, lascia segni ma lascia
poco indietro e dimostra un’ultra consapevolezza del suo spettatore men-
tre si trova in uno stato di semi-trance.

Jerry Saltz parla dell opera Seedbed di Vito Acconci, n.d.

L’opera verra interpretata anche da Marina Abramovic, nel 2005, al Solo-
mon R. Guggenheim Museum di New York, nella sua Seven Easy Pieces.

45



46

La tangibilita del Disgusto

Durante la stesura di questa tesi, dovendo produrre anche un elaborato
artistico con gli strumenti che ho acquisito nel mio percorso di studi, ed
essendo la maggior parte di essi virtuali, mi sono soffermata sull’impos-
sibilita dei miei strumenti di produrre qualcosa che provochi disgusto:
essendo I’opera virtuale e di conseguenza non tangibile, come puo questa
trasmettere senso di disgusto e di repulsione negli occhi di uno spettatore?
Ho cosi ricercato 1’esperienza virtuale e non tangibile di questo sentimen-
to, soffermandomi sul concetto di Kant che ho gia citato nel primo capi-
tolo, il quale dice che la rappresentazione di un qualcosa di disgustoso ci
provoca lo stesso effetto che ha su di noi la presentazione stessa di quel
qualcosa: ¢ il principio del concetto che riprende e capovolge Magritte nel
1928, con la sua opera Ceci n’est pas une pipe (Questa non ¢ una pipa), il
quale vuole comunicare che la raffigurazione o I’immagine di un qualsiasi
oggetto, in questo caso la pipa, non deve essere confusa con I’oggetto
stesso, quello reale e tangibile. Quest’opera mette in discussione il con-
cetto di rappresentazione: nessuno potra mai utilizzare la pipa raffigurata
nel quadro, non uscira mai del fumo da questa. La nostra ragione ¢ quindi
spesso sbagliata, e ci fa comodo dire che quella ¢ una pipa perche ci sem-
plifica la vita e, quindi, la realta.

Date queste considerazioni, esplorerd alcune opere non tangibili, per cer-
care di capire quale delle due teorie sia piu appropriata nei confronti del
disgusto.

Jon Rafman, nato nel 1981, ¢ un artista canadese che concentra il suo
lavoro sull’impatto socio-esistenziale ed emotivo della tecnologia nell’ar-
te contemporanea. Nel 2016 presenta in anteprima alla galleria Spriith
Magers di Berlino il suo lungometraggio animato Dream Journal, intera-
mente realizzato al computer in grafica 3D. Nel film, ispirato ai suoi sogni
e incubi, accadono episodi improbabili, grotteschi e ripugnanti. Rafman
esplora gli effetti della tecnologia e di Internet sulla psiche umana, defi-
nendo il suo processo di lavorazione come una forma di costruzione del
mondo, cercando di creare una visione — riproposta in chiave moderna
- simile ai quadri dell’artista fiammingo rinascimentale, Hieronymus Bo-
sch, portando alla luce il nostro attuale inferno. Durante la visione del lun-
gometraggio sono presenti scene grottesche in ambienti distopici, come
assassinii, zoofilia, mostri, figure antropomorfe come teste mozzate con
le ali di pipistrello, donne-macchine, uomini col corpo di foca, e ancora
oggetti ricoperti di insetti, persone che fanno 1 propri bisogni di fronte
ad un pubblico disgustato, messe sataniche, e molto altro. Il film, con la
grafica volutamente grossolana, simile a quella di un videogioco, porta lo
spettatore in uno scenario onirico ma anche perverso, in qualche modo
familiare, che induce ad un confronto delle stranezze dell’artista con le
proprie, pur suscitando sentimenti disturbanti, d’angoscia e di disgusto.

47



48

Nel 1972, il re del trash, il regista John Waters realizza uno dei suoi piu
grandi capolavori, un’opera considerata tuttora avanti nel tempo: Pink
Flamingos (il fenicottero rosa nella cultura, soprattutto quella americana,
¢ 'oggetto simbolo del cattivo gusto). La protagonista del flm ¢ Babs
Johnson (Divine, un personaggio di cui scriverd piu avanti), una grassa
Drag Queen, orgogliosa di detenere il titolo ufficiale di persona piu di-
sgustosa del mondo. Una coppia di amanti pervertiti, Raymond e Connie
Marble, pensano di meritarsi quel titolo di schifo assoluto piu di lei, e per
accaparrarselo iniziano a rapire ragazze che segregano nella cantina, per
farle fecondare da Channing, il domestico, 1 cui figli vengono in seguito
venduti a coppie lesbiche. Coi soldi ricavati mandano avanti il loro porno-
shop, e finanziano lo spaccio di eroina nelle scuole elementari del quartie-
re. Quando i Marble decidono di sfidare Babs e la sua famiglia - composta
da una madre infantile e dipendente dalle uova, un figlio che si rivela un
maniaco sessuale, Crackers, e una strana compagna di viaggio di nome
Cotton - scoppia una lite folle tra le due famiglie, che si combattono in
ogni modo possibile il titolo, all’insegna di violenza, disgusto e oscenita.

Credo che fondamentalmente i miei genitori abbiano un ottimo gusto nella
vita reale, e che quindi questa cosa sul cattivo gusto sia stata una reazione
contro il fatto che continuavano a dirmi di avere buon gusto e cose del
genere; io credo che per apprezzare il cattivo gusto sia necessario avere
del buon gusto, quindi penso che i miei genitori mi abbiano senz’altro
insegnato il buon gusto, cosa che mi ha reso estremamente piu facile va-
lutare e produrre umorismo sul cattivo gusto. [...] Ho messo tutta questa
roba in Pink Flamingos perché avevo soltanto dodicimila dollari con cui
realizzare il film e dovevo inserirci delle cose che avrebbero spinto la gen-
te ad andare a vederlo. Inoltre ho pensato che la gente dice sempre: «ma
va a mangiare merday, e cosi ho pensato di farlo vedere. Questa é stata
['unica differenza, in effetti la gente ha sempre usato espressioni del ge-
nere. Inoltre, sapevo che sarebbe stato il primo e ['ultimo esempio nella
storia cinematografica, che nessun altro avrebbe osato ripetere una cosa
del genere, e che non era mai stato fatto prima. Pero volevo che, una volta
uscita dal cinema, alla gente rimanesse come ultima immagine proprio
questa: dovevano ricordarsela; é come una di quelle battute pubblicitarie
memorabili. [...] L’intera cosa e sempre stata uno scherzo.

1l principe degli schifosi. Intervista a John Waters,
condotta da Vito Zagarrio a Baltimore, dicembre 1982

Il fine della pellicola ¢ scioccare lo spettatore spingendosi oltre i limiti
del pudore e del disgusto, usufruendo di tutto quello che ¢ riprovevole e
di dubbia morale, finendo per sembrare un’estremizzazione all’opposto
della societa di oggi. Qualsiasi cosa venga mostrata nel film - cannibali-
smo, stupro, coprofagia e pornografa - ¢ senza censura e, anzi, mostrata
dettagliatamente. Questo porta il film ad essere una geniale e provocan-
te commedia grottesca e piena di eccessi, considerata “il film queer piu
importante di tutti i tempi”. In Italia non ¢ stato distribuito, ma nel 2006
qualche anima buona ha caricato su YouTube una versione sottotitolata
in italiano. In Svizzera e in Australia, come anche in alcune province del
Canada e della Norvegia, fu bannato al momento della sua distribuzione.

In ambito letterario, lo scrittore boemo Franz Kafka (1883 — 1924) at-
traverso 1 suoi romanzi fa entrare lo spettatore in un’atmosfera diversa,
perturbante, che mette in scena il suo dramma personale ma anche quello
dell’individuo moderno, lasciandoci navigare tra finzione ed autobiogra-

49



50

fia. Una sorta di piacere per il perverso ed il ripugnante entra a far parte
dei suoi romanzi senza che il lettore se ne accorga, rimanendo invisibile
e non tematizzabile: I’illeggibilita del ripugnante, anche se esposto alla
vista, permette a Kafka di far gustare innocentemente al lettore un inferno
dei sensi.

Poco prima della pubblicazione de La Metamorfosi, nel 1915, ’autore
invio una lettera all’editore cercando di convincerlo a non raffigurare 1’uo-
mo-scarafaggio, Gregor Samsa:

Non lo scarafaggio, soprattutto non lo scarafaggio! [...] sulla base della
mia conoscenza naturalmente piu corretta del racconto, la prego di non
disegnarlo [...] Uinsetto in sé stesso non puo essere disegnato. Ma non
puo neanche essere mostrato da lontano.

Franz Kafka, lettera all editore de La Metamorfosi, 1915 ca.

Come suggerisce la difficolta di artisti, illustratori e registi nel fare una
trasposizione visiva dall’universo dei romanzi e dei racconti, I’irrappre-
sentabilita dello scarafaggio de La metamorfosi ¢ comune a molte im-
magini e situazioni kafkiane. La scrittura di Kafka costruisce la visione
dei suoi oggetti attraverso uno stile di sottrazione alla vista e ai sensi di
cio che descrive; tutto cio non ¢ casuale, ma si costruisce intorno ad uno
specifico tipo di rappresentazione: tutto cio che, come lo scarafaggio, ap-
partiene all’ambito del disgustoso, dell’osceno, del perverso.

Il ripugnante nelle sue opere non ¢ mai il tema centrale, anche se descrive
e propone ossessivamente e di continuo riferimenti a processi alimentari
disgustosi, sessualita perverse, corpi degradati, mutilati, ambienti sporchi
e nauseanti. La scrittura di Kafka ¢ in grado di trasformare 1’osceno e il
disgustoso in qualcosa, che anche se liberamente esibiti, rimangono in-
tangibili.

Dovrei poter inventare parole capaci di soffiare il fetore di cadavere in
una direzione di modo che non arrivi subito in faccia a me e al lettore.

Franz Kafka, Diari (1910 —1923), 1949

Questa capacita di disperdere il “fetore” di una rappresentazione ¢ cio
che il tedesco Winfried Menninghaus, nel capitolo dedicato a Kafka del
suo trattato Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung (Di-
sgusto. Teoria e storia di una sensazione forte), del 1999, definisce come
radicale desincronizzazione del contenuto effettivo dell azione e degli ef-
fetti inerenti alla rappresentazione. Con il metodo di contestualizzazione
e stilizzazione, Kafka ¢ in grado di posticipare 1’effetto estetico delle sue
rappresentazioni disgustose, € di rendere quasi invisibile I’esibizione di
pratiche e oggetti abietti. Questo metodo di scrittura ¢ cio che lo studioso
tedesco Friedrich Beissner definisce prospettiva narrativa univoca, ov-
vero, la sovrapposizione tra la coscienza narrativa in terza persona e la
prospettiva del protagonista: se questo non si cura delle oscenita che lo
circondano ed 1 lettori conoscono solo quello che il protagonista percepi-
sce, allora saranno anche loro portati a trascurare il “fetore” del racconto.
Ne Un Digiunatore 1’autore descrive il corpo degradato di un digiunatore,

51



52

rinchiuso in una gabbia piena di paglia putrida in cui reprime a fatica il
vomito, ma questo disgusto ¢ addolcito dal fatto che il racconto sia narrato
dal punto di vista del digiunatore, il quale enfatizza il suo essere un artista
incompreso, sublime. Possiamo affermare quindi, che romanzi di Kafka
presentano esplicitamente situazioni ripugnanti, ma che vengono subli-
mate dal punto di vista assoluto dei vari protagonisti.

Mi interessano molto i documentari sull’interno dei corpi. Mi sembra
strano che quando si apre un corpo umano per la maggior parte delle
persone sia ripugnante. Perché? Siete voi, sono io! Come potete trovare
ripugnante il vostro stesso corpo? E’ cio che voi siete! Abbiamo bisogno
di una nuova estetica per l'interno dei corpi. Quando si trova bella una
donna, non si pensa che alla superficie... ma se la si rigirasse come un

guanto, tutto il mondo sarebbe disgustato. E’ bizzarro. Non siamo ancora
capaci di accettarci nella nostra globalita.

David Cronemberg, Cahiers du cinéema, 1989

Un altro canadese, classe 1943, ¢ il regista David Cronemberg, colui che
ha portato fino all’estremo la riflessione sul corpo e le sue mutazioni. Una
delle cose che colpiscono lo spettatore e che si ripete in quasi tutti i suoi
film ¢ I'inconsueta ed intensa sporcizia dei set: si ha la sensazione che
quegli spazi utilizzati per le riprese dei film siano stati precedentemente
vissuti, consumati, usati. Sembra che qualcuno ci abbia sudato, scopato,
lavorato, depositato i suoi umori, i suoi escrementi. I suoi luoghi sono
esattamente 1’opposto degli interni asettici ed impersonali che si trovano
in altri film o serie televisive. Il curatore e professore italiano Gianni Ca-
nova, nel libro dedicato al regista, scrive appunto che non e questione di
realismo, beninteso: paradossalmente, nella societa del genocidio degli
odori e dei sapori, del trionfo del deodorante sotto ogni ascella e del bril-
lantante in ogni cucina, le scene di una qualsiasi puntata di Beautiful o
il set del piu insulso ed edulcorato dei film italiani sono infinitamente piu
realistici (cioe falsi, ma squallidamente verosimili) del piu “realistico”
dei film di Cronemberg.

Cronemberg non imita il reale, non riproduce il mondo cosi com’¢ o come
pensiamo che sia, ma progetta mondi, luoghi e storie che non sono, ma
che potrebbero essere. Contamina gli opposti — I’'uomo e la macchina, il
reale e il virtuale, il maschile e il femminile, il sano e il malato. Sempre
Canova, a proposito del regista, scrive una riflessione che io non avrei
saputo dire con parole migliori:

Un giorno bisognera pur decidersi a classificare i cineasti anche in base
al tono materico prevalente nelle loro visioni, o alla sensazione immediata
(tattile gustativa e olfattiva, oltre che audio-visiva) che le loro immagini
trasmettono al sistema percettivo dello spettatore. Allora, accanto ai ci-
neasti del patinato e del luccicante (la maggioranza di quelli che hanno
lavorato e prodotto negli anni Ottanta), accanto ai poeti del fiammeggian-
te (David Lynch) o del bagnato-caliginoso (Ridley Scott), del polveroso

53



54

(Clint Eastwood) o del porcellanato (James Ivory), bisognera riconoscere
in Cronemberg uno dei pochi che hanno lavorato soprattutto sull 'unto e
sul sudato, sull’appiccicaticcio e sul vischioso, sull umido e sul carnoso.
Puo sembrare paradossale in un cineasta noto anche per lo scrupolo e
per la tensione con cui riflette e lavora sulle tecnologie e sui feticci della
societa dell immateriale (dal video al computer alla realta virtuale), ma la
grandezza del regista canadese sta proprio nell aver ritrasformato il nuo-
vo verbo tecnologico in carne, cioé nell aver — appunto — corporeizzato la
tecnologia: e non solo perché le capsule del teletrasporto di The Fly (La
mosca) sono ovaie metalliche e cavita uterine elettroniche, perché gli at-
trezzi ginecologici dei gemelli Mantle in Dead Ringers (Inseparabili) sono
perfidamente ergonomici e per cio stesso “organici”, perché lo schermo
televisivo di Videodrome é molle, caldo e invitante come due rosse carnose
labbra di donna o perché le macchine per scrivere di Naked Lunch (1l pa-
sto nudo) sono a tutti gli effetti dei corpi animali parlanti. No, non é solo
questo. La pan-corporeizzazione attuata da Cronemberg va molto piu in
la: e sta nel fatto che Cronemberg riesce a trattare (e a farci vedere) qual-
siasi cosa, dal piv banale degli oggetti alla piu comune camera da letto,
come se fossero organismi viventi. Cioe come corpi organici segnati dagli
stessi processi metabolici, idraulici, patologici e soprattutto dinamici del
corpo umano.

Gianni Canova, David Cronemberg, 1993

Cronemberg quindi tratta la materia come un essere, perché ¢ consapevole
che ogni immagine di questa, in quanto corpo, ¢ instabile, metamorfica ed
effimera. A differenza di altri registi, i quali si limitano a mostrare o deco-
rare, lui penetra dentro all’immagine seguendone il flusso e la mutazione,
mostrando un’immagine che invecchia, che decade, si rovina.

E’ interessante vedere film come Videodrome (1982) dove il regista pre-
senta una profonda riflessione sul rapporto del cinema con gli altri media
e con il corpo degli spettatori: Cronemberg riflette sul consumo tossico
delle immagini visive e televisive, e delle modificazioni fisiche che queste
stanno svolgendo sull’apparato percettivo umano. Ormai siamo abituati
a considerare la videocamera come una capsula di informazioni che ten-
diamo sempre a credere vera, dando fiducia alle immagini che vediamo
come se fossero i nostri stessi sensi. Lo scrittore Serge Griinberg scrive a
proposito del film La zona morta (1983):

Presi dalla narrazione e dall aspetto patetico del personaggio di Johnny,
non dubitiamo mai delle sue visioni. Quando egli decide di assassinare il
candidato, noi lo seguiamo totalmente, sperando che il colpo del suo fuci-
le fracassi il cranio di questo pericoloso paranoico. Certo, noi sappiamo
dal versante “naturalista” del film che questo individuo mediocre ¢ un
dermagogo. Ma che cosa sappiamo delle visioni di Johnny? Che cosa ci
fa pensare che siano vere? Molto semplicemente crediamo alle immagini
e siamo da tempo contaminati dal virus hollywoodiano [ ...] che ci spinge
a trasformarci in giudici e a decidere della vita e della morte dei perso-

naggi.

Serge Griinberg, Cahiers du cinéma, n.d.

Significa quindi che, nonostante il regista illustri le visioni di Johnny
come soggettive, lo spettatore ¢ portato ad immedesimarsi ritenendo que-
ste visioni oggettive e vere, dal momento che alcune delle immagini del
film — /e visioni — si sono rivelate effettivamente vere: era davvero rotto il
ghiaccio dove Chris doveva pattinare, aveva davvero preso fuoco la casa
dell’infermiera.

Per Cronemberg, [ 'unica realta é quella che percepiamo con i nostri sensi,
anche se nella nostra epoca, I’epoca delle immagini virali, non basta piu
la percezione, ma dobbiamo interrogarci sul senso di questa: cosa vedia-
mo quando guardiamo un film? Con gli occhi di chi, stiamo percependo
il mondo raccontato nel film? Queste sono le domande il punto focale di
tutto il cinema di Cronemberg, in particolar modo Videodrome e La zona
morta.

Credo che queste visioni cinematografiche e letterarie siano sufficienti per
poter concludere la riflessione presumendo che, cido che innesca 1’emo-
zione di disgusto non sia la sua tangibilitd 0 meno, bensi la possibilita
d’immedesimazione dell’essere umano stesso all’interno di una situazio-
ne, come ad esempio un racconto o una narrazione.

55



56

Sacer: disgusto e santificazione

La reliquia ¢ cio che resta quando non c’¢ piu nulla. Denti, ossa, peli,
capelli sono cio che sopravvive alla putrefazione del corpo e vengono
definiti appunto, reliquie, perché sono il “marchio” di un’identita che non
esiste pit: un capello, secoli o millenni dopo che il corpo ¢ tornato alla
polvere, pud ancora dare tante informazioni sulla persona che lo portava,
per esempio cosa mangiava, o di cosa ¢ morto. Le reliquie sono la testi-
monianza, in un certo modo — e a differenza della carne - dell’eternita
dell’esistenza dell’individuo.

Generalmente sono conosciute e sacralizzate le reliquie religiose perché
sono considerate tracce fisiche e materiali dell’incarnazione di Dio, o resti
di parti del corpo di santi o martiri. Il contatto visivo con questi oggetti,
ma soprattutto lo sfioramento o addirittura il bacio di essi dovrebbe per-
mettere di farsi trasmettere la carica sacrale che contengono. Uno degli
elementi piu frequenti tra le reliquie ¢ il sangue, I’umore nobile per ec-
cellenza, sede della vita, e cio che Cristo ha versato per noi; 1’ampolla col
sangue di San Gennaro a Napoli € solo una delle tante reliquie di sangue in
giro per I’Europa. Gli altri umori sono invece considerati semplici secre-
zioni - saliva, sperma, bile - ed escrezioni - lacrime, urina, muco, feci —del
corpo, che non potrebbero mai essere sacralizzati in reliquie.

Si puo fare della merda una reliquia? Si puo dichiararla “preziosa’ come
Louise Bourgeois dichiara preziose le secrezioni conservate nei suoi fla-
coni? Lo scopo ultimo dell’arte “satanocratica” di oggi, nel senso in cui
I’intendeva Panofsky nel 1940, consisterebbe nel rendere questo residuo,
che, con imbarazzo, uno lascia dietro a sé, un frammento corporale da
trattenere, da conservare, da onorare, da amare, da adorare? Possiamo,
dell’escremento che abbiamo rigettato, scostato, di questo “non-noi”,
fare un oggetto che abbiamo amato e che conserveremo come si conserva
un “cadavere amato”?

Jean Clair, De Immundo, 2005

Un esempio di reliquiario ¢ I’autoritratto fatto del sangue congelato
dell’artista che ho citato piu indietro, Marc Quinn. Ma nel capitolo sul di-
sgusto nell’arte, ho parlato anche di artisti come Orlan, che conserva i suoi
resti organici dalle operazioni chirurgiche e li inserisce in contenitori che
definisce reliquiari — come se il suo corpo fosse paragonabile alle reliquie
dei santi, o di Manzoni che considera il vero valore simbolico di un’opera
risieda nel rapporto con il corpo dell’artista — ¢ lui che viene sacralizzato
dal mercato. Molti artisti giocano su questa ambiguita legata alla reliquia
e alla sua gerarchia, servendosi dei loro umori e dei loro escrementi per
produrre opere d’arte. Anche 1’opera di Louise Bourgeois, Precious Li-
quids, ¢ un reliquiario con cui rende omaggio agli umori corporei, che
venera, come venera il suo corpo: il corpo della donna secerne per natura.

A proposito della Bourgeois, Jean Claire scrive:

La donna e umida in notevole grado. Piange spesso, urina frequentemen-
te, ha le sue perdite, i mestrui, le sue schiume, i suoi flussi. [...] E se “sba-
va” e lascia uscire dei vapori, é proprio perché, come la Mona Lisa di Du-
champ, ha il culo e il sesso vicino, suo “locatario”, posti su un braciere.
La donna crea l'informe. Per lo meno agli occhi del fantasma maschile. E’
caos, apertura, tenebra, umidita;, ma crea anche il bambino. Come colle-
gare il bambino e l'informe? La vita e la morte? 1l sessuale e ’anale? La
donna puo farlo, cosi sembra, e un’artista donna, come Louise Bourgeois,
meglio dell’uomo artista.

Jean Claire, De Immundo, 2005

Piero Manzoni attribuisce all’artista e al suo corpo un valore sacro, non
solo con la sua Merda d’Artista, ma anche con Fiato d’Artista (palloncini
gonfiati col suo fiato, sigillati e fermati su una base di legno), o le Impron-
te, o le firme sulle persone, alludendo sempre al culto delle reliquie:

399

In un progetto precedente intendevo produrre fiale di “sangue d’artista””,
inoltre “nel 61 ho cominciato a firmare, per esporle, persone. A queste
mie opere, do una “carta di autenticita”. Sempre nel gennaio del 61 ho
costruito la prima “base magica”: qualunque persona, qualsiasi oggetto

57



58

vi fosse sopra era, finché vi restava, un’opera d’arte.

Piero Manzoni, Alcune realizzazioni - Alcuni esperimenti - Alcuni proget-
ti, 1962

Nel 1917 il teologo Rudolf Otto pubblica la prima edizione di Das Heilige
(I Sacro), unanimemente riconosciuto come un classico della saggistica
religiosa che ha considerevolmente influenzato il Novecento. Il libro offre
una fenomenologia dell’esperienza religiosa portando alle dimensioni co-
struttive di quest’ultima: il senso del mistero che caratterizza il rapporto
dell’uvomo col divino, che lui definisce il numinoso. Questo rappresenta
la duplice esperienza del totalmente altro, che da un lato intimorisce e
respinge (tremendum) e dall’altro affascina ed attrae (fascinosum). Otto
scrive che ¢ sacer cid che in un essere vivente o in un oggetto appartie-
ne contemporaneamente al mondo del sacro e a quello dell’osceno, della
consacrazione e della censura, del tabu e dell’intoccabile, del riserbo e
del rifiuto. Nel sacer si mescola la santificazione e il disgusto, ovvero
la venerazione e 1’orrore. Mundus e immundus. 11 mundus ¢ il mondo, il
puro, il pulito; I’immondo ¢ lo sporco, I’'impuro. Questo mescolamento tra
sacro e impuro fu definito come concetto di tabu qualche anno prima dello
scritto di Otto, piu precisamente nel 1905, dal filosofo Wilhelm Wundt.
Nel 1912 anche Sigmund Freud pubblichera un’opera la quale tratta que-
sti temi, intitolata Totem und Tabu: Einige Ubereinstimmungen im Seelen-
leben der Wilden und der Neurotiker (Totem e tabu: somiglianze tra vita
mentale dei selvaggi e dei nevrotici). Totem, in etnologia, sono uno o piu
individui (solitamente di specie animale, ma anche piante o fenomeni na-
turali) che un gruppo umano considera sacro, il proprio spirito protettivo;
tabu invece deriva dalla parola polinesiana fapu, un termine che significa
“proibito”. Per Antoine Meillet ed Alfred Ernout, che nel 1932 scrivono
il Dictionnaire étymologique de la langue latine (Dizionario etimologico
della lingua latina), il sacer designa chi o che cosa non puo essere toccato
senza essere macchiato o senza macchiare: proprio da qui possiamo ca-
pirne il duplice significato di sacro o di maledetto.

Il fatto che gli artisti inizino a conservare le loro unghie, i peli, i denti,
i capelli e via dicendo, presentandole la maggior parte delle volte come

reliquie - pur non essendo altro che rifiuti organici di alcuni individui — e
che questi resti vengano conservati per lo piu in luoghi isolati e particolari
come i musei e le gallerie d’arte, sembra indurre ad una sorta di ritorno
alla credenza di una forza primitiva e magica, che si cerca di controllare
tramite 1 resti organici, le reliquie.

Anche il movimento surrealista, seppur diversamente, comincia ad adot-
tare e alimentarsi di questa parola cosi ambigua. Gli artisti del surreali-
smo, tramite i loro riti “occulti” che rivelano luoghi oscuri e impenetrabili
come le sequenze di sogni, la scrittura automatica, la graforrea e i giochi
come 1 Cadavre Exquis, si avvicinano al sentimento di numinoso di cui
da la definizione Rudolf Otto proprio in quegli anni. L’artista surrealista
diventa in qualche modo un nuovo tipo di sacerdos, a servizio del sacer,
consacrato alle potenze misteriose e sconosciute. André Breton, uno dei
principali esponenti surrealisti, fu onorato con 1’appellativo di “papa”.

Come possiamo notare, anche se in diversa forma, la sacralizzazione
dell’artista si manifesta spesso nella storia dell’arte. Nel caso della con-
servazione di umori e resti organici come reliquie artistiche, dal momento
che vengono elevate al sacro - o piu precisamente al sacer — portano un
inevitabile diminuendo del disgusto rivolto a questi oggetti.

E’ forse legittimo che il passaggio da semplice oggetto ad oggetto sacro, e
quindi I’attribuzione a questo di un valore divino, inneschi minore disgu-
sto in chi guarda? Poniamo di sottoporre una persona religiosa alla vista
di un dito mozzato, questa provera orrore e disgusto. Se il dito mozzato ¢
perod quello di San Giovanni Battista, con cui battezzd Gesu, potra andarlo
a visitare al Museo dell’Opera del Duomo di Firenze. Cosi come un fana-
tico dell’arte si schifa di fronte ’immagine di un umore qualunque, allo
stesso tempo si meravigliera nell’ammirare 1 Precious Liquids di Louise
Bourgeois, o Self'di Marc Quinn.

Si puo osservare che non solo, come abbiamo visto prima, il disgusto ¢
variabile a seconda della variazione d’immedesimazione dello spettatore,
ma che varia anche dal momento che questo viene a conoscenza dell’ap-
partenenza di un umore o un resto ad un determinato artista.

59



60

Il (dis)gusto per I’osceno

Volevo cambiare la mia identita e dapprima ebbi l'idea di prendere un
nome ebraico. lo ero cattolico e questo passaggio di religione significava
gia un cambiamento. Ma non trovai ne ssun nome ebraico che mi piacesse,
o che colpisse la mia immaginazione, e improvvisamente ebbi l’idea: per-
ché non cambiare di sesso? [...] Da qui viene il nome Rrose Sélavy. Oggi
suona abbastanza bene, perché anche i nomi cambiano col tempo, ma nel
1920 era un nome sciocco. La doppia “R” ha a che fare con il quadro
di Picabia “Oeil Cacodylate” esposto nel cabaret La Boeuf sur le Toit e
che Picabia chiedeva a tutti gli amici di firmare. Credo di aver scritto Pi
Qu’habilla Rrose Selavy.

Marcel Duchamp a proposito di Rrose Sélavy, n.d.

Quando Marcel Duchamp nel 1917 presento alla Society of Indipendent
Artists la sua Fontana - un orinatoio capovolto — firmata Mr. Mutt, non sa-
peva che dopo poco sarebbe diventato 1’artista piu provocatorio di sempre.
Scoppiod una rivoluzione del pensiero artistico grazie ai suoi ready-made,
che stravolsero il modo di approcciarsi all’arte da li in poi. Questo nuo-
vo modo di fare arte si propone di reinventare oggetti comuni, € perché
questi possano diventare opere d’arte, devono essere decontestualizzati,
astratti dalla loro realta e dalla funzione legata ad essi. Questa astrazione
riflette sul capovolgimento della realta che circonda questi oggetti. I criti-
ci del tempo fecero fatica a capire e ad accettare la genialita di Duchamp,
autore di svariate opere tra cui anche dipinti, che perd non privilegiava
perché fermamente convinto che la vera arte fosse nella materia tangibile,
non in una rappresentazione di questa. Un’opera che perd ¢ ancora oggi
molto famosa ¢ il quadro intitolato L.H.O.0.Q., conosciuto anche come
Gioconda con i baffi, ma il cui vero titolo era Elle a chaud au cul, che in
italiano vuol dire “Lei ha caldo al culo”, espressione francese che esprime
eccitazione. Nel 1921 cred un suo alter-ego femminile, Rrose Sélavy che
se pronunciato velocemente, in francese risulterebbe “Eros c’est la vie”,
letteralmente “eros: cosi € la vita”, oppure anche “Arroser la vie”, “brin-
dare alla vita”. Questo personaggio esisteva solo grazie ad uno scatto di

Man Ray che ritraeva di Duchamp in una posa aggraziata, elegantemente
vestito di pelliccia, con un cappello a motivi geometrici, nelle vesti di una
donna; si puo considerare il primo ready-made vivente, che ridefini la fi-
gura stessa dell’artista come individuo unico e maschile, portando ad una
contaminazione dei ruoli, dei linguaggi e delle rappresentazioni. Grazie
principalmente a queste due opere, Duchamp diventa I’origine della mes-
sa in discussione dell’identita sessuale, da cui deriveranno i primi gender
studies.

61



62

Un altro artista che gioca con il cambio di genere, di cui ho gia parlato
analizzando 1’opera Seedbed ¢ Vito Acconci, che definisce il suo corpo
come luogo di avvenimenti misurabili con le sensazioni. Con Conver-
sions, un’azione realizzata in due versioni - una nel 1970 e I’altra nel 1971
—’artista si brucia i peli del petto, nasconde il pene tra le cosce, si tira i ca-
pezzoli, sperimentando la possibilita di passare dal maschile al femminile.
Ed ¢ proprio con gli interventi di Vito Acconci e Jan Wilson del 1969
a New York che viene usato per la prima volta il termine Body Art, che
da questo momento in poi verra usato per definire tutte le diverse forme
di espressione del corpo. La critica e curatrice italiana — ahimeé da poco
scomparsa — Lea Vergine (1936 —2020) dividera, alla fine degli anni Ses-
santa, I’attivita artistica legata al corpo in quattro categorie principali: il
sadomasochismo, il travestitismo, 1’inversione dei ruoli ed infine la ma-
schera e la smorfia.

I gender studies (o studi di genere) si occupano dell’identita di genere e
della sua relazione con la biologia sessuale dell’individuo, influenzata da
fattori socio-culturali, educativi e psicologici. Iniziati negli anni cinquan-
ta, studiano la distinzione tra identita di genere (come si sente 1’individuo,
se uomo, donna, entrambi o nessuno) ed orientamento sessuale (attrazione
verso uno dei due sessi, entrambi, 0 nessuno).

La filosofa americana Judith Butler, femminista e gender fluidist, in al-
cuni suoi studi sull’analisi e la teoria della performativita del genere, fa
notare che il modo in cui il nostro sesso viene rappresentato nella societa
¢ solo un’interpretazione di norme e convenzioni che pensiamo pero siano
fatti naturali; il genere, che sia esso maschile o femminile, ¢ solo un atto
performativo e non qualcosa che fa parte della nostra natura; per lei, le
identita di genere sono quindi delle performance, alcune consapevoli (che
lei chiama atti corporei sovversivi) che svelano la natura inautentica del
genere: il termine Drag, ovvero generalmente un uomo che si maschera
da donna in maniera molto eccentrica, bizzarra e a volte parodistica, svol-
ge proprio questa funzione. Dunque, quando una Drag si esibisce, mostra
che I’identita di genere si “crea”, la persona che le da vita si sdoppia e
tale individuo riesce ad entrare in una o piu categorie di genere definite.
Da qui deriva anche la feoria Queer (queer significa eccentrico, strano,
bizzarro), sempre di Judith Butler, che afferma la transitivita dei generi e

mette in discussione la stabilita dell’identita e delle politiche a essa legate.
Se I’identita non ¢ fissa, non puo piu essere etichettata o categorizzata e di
conseguenza, un singolo aspetto di una persona non puo essere sufficiente
a definirla. Questo termine viene adottato per indicare la nuova strategia
che si afferma principalmente negli Stati Uniti alla fine degli anni Ottanta,
in seguito alle battaglie per i diritti civili degli omosessuali, alla diffusione
dell’AIDS e al dibattito femminista sulla pornografia.

Stiamo vivendo in un’epoca che, anche se da un lato sembra evolversi
positivamente nei confronti di questi temi — si prenda d’esempio la televi-
sione che, negli ultimi anni, sta inserendo sempre piu personaggi con una
sessualita o un’identita di genere esplicitamente diverse: in programmi
come Uomini e Donne ci sono stati ospiti dichiaratamente transessuali,
nella settantaduesima edizione del Festival di Sanremo (2022) appare
Drusilla Foer, un personaggio inventato ed interpretato dall’attore italiano
Gianluca Gori, paragonato all’alter-ego di Duchamp, Rrose Sélavy, solo
per fare due esempi — ci lascia assistere ad episodi come quello dei mi-
serabili applausi e delle urla di felicita di alcuni senatori italiani dopo la
bocciatura del decreto DDL Zan il 27 ottobre 2021. La proposta di legge
prende il nome dal suo relatore, Alessandro Zan, e avrebbe dovuto portare
a misure di prevenzione e contrasto della discriminazione e della violenza
per motivi fondati sul sesso, sul genere, sull orientamento sessuale, sull i-
dentita di genere e sulla disabilita. Tristemente, ancora oggi, disgusta piu
il I’inclusione che la discriminazione.

Ma in fondo, ¢’¢ davvero qualcuno che coincide col proprio corpo? Fran-
cesca Alfano Miglietti, nel suo libro Identita mutanti (2008) scrive che
bisognerebbe avere la possibilita di modificare il proprio corpo a seconda
della moltitudine di identita che la mente produce, bisognerebbe avere
la possibilita di non lasciarsi riconoscere, creando un mondo di corpi in
continua mutazione: una nuova era, in cui il corpo non ¢ pit una dichiara-
zione di appartenenza ad una razza o ad un tipo di sessualita.

63



64

[...] Transgender sono milioni di creature che hanno coscientemente ri-
fiutato la fissita imposta da un modello bipolare di gender che serve a
definire i ruoli sociali ed economici di dominatore e dominata. [...] Tran-
sgender e essere coscienti, e tanto basta, di aver messo in crisi un processo
do controllo sociale operato sui nostri corpi, sia sulla carne (il sex) che
sullo spirito (il gender).

Francesca Alfano Miglietti, Identita mutanti, 2008

Nel capitolo La tangibilita del Disgusto ho parlato del film Pink Flamin-
gos di John Waters, la cui protagonista ¢ Divine, pseudonimo di Harris
Glenn Milstead (1945 — 1988), un attore e cantante statunitense, noto per
la sua attivita di drag queen. Milstead faceva parte - nei panni di Divine
- di un gruppo di attori, i Dreamlanders, che apparvero in molti dei primi
film di John Waters, come Pink Flamingos, Female trouble, Hairspray,
Polyester. Divine fu il nome che le venne dato da Waters, ispirato ad un
personaggio di Nostra signora dei fiori. Era un personaggio Camp che
recitava ruoli particolari spingendosi estremamente oltre i limiti, come ad
esempio scene in cui viene violentata da un’aragosta gigante o fa sesso
con se stessa. In Pink Flamingos arrivd a mangiare escrementi di un cane
appena defecati su un marciapiede.

L’arte del Camp fa sicuramente parte della cultura Kitsch, ma viene spes-
so confusa con questo stile romantico. L’uso della parola Camp appar-
ve nel 1909 per descrivere un comportamento appariscente, esagerato e
teatrale. Celebra il banale ed il superficiale, inducendo una reazione di
disgusto negli spettatori. L’estetica Camp ¢ stata resa popolare da registi
come George e Mike Kuchar, Jack Smith e John Waters, il quale associa
alle personalita del Camp diverse drag queen e celebrita come Dame Edna
Everage, RuPaul, Liberace, Paul Lynde ¢ la gia citata Divine, che nel sito
ufficiale viene descritta come un indomabile icona della cultura queer,
[...] il cui alter ego era rude, volgare e oltraggioso: una figura gioiosa-
mente autodeterminata e profondamente liberatoria.

65



66

11 filosofo e sociologo contemporaneo sloveno Slavoj Zizek afferma nel
suo libro I/ Trash Sublime che nel campo dell’arte e della sessualita la
perversione non ¢ piu sovversiva, perché gli eccessi e gli shock sono di-
ventati parte del sistema stesso, che si nutre di questi per riprodursi. Un
po’ come ha narrato nei suoi film John Waters: I’attrazione per il disgu-
sto. Nel postmoderno, quindi, secondo lui I’eccesso trasgressivo perde il
valore scioccante ed ¢ completamente integrato nel mercato dell’arte; fa
notare anche come il sottile confine tra il bello sublime e lo spazio escre-
mentizio (il trash, 1 rifiuti) stia scomparendo, fino a diventare una para-
dossale identita degli opposti: I’arte moderna produce sempre piu opere
escrementizie come feci e corpi in putrefazione, esibite al fine di riempire
I’identita artistica del sublime luogo vuoto della Cosa. Zizek dice che:

[...] se il problema dell’arte tradizionale (pre-moderna) era quello di ri-
empire il sublime vuoto della Cosa (il Luogo puro) con un oggetto bello
— ossia come riuscire ad elevare efficacemente un oggetto comune alla
dignita della Cosa — il problema dell’arte moderna e, in un certo senso,
quello opposto (e molto piu disperato): non si puo piu contare sul fatto
che il Luogo sacro sia li, pronto per essere occupato dai manufatti umani;
percio il compito e di sostenere il Luogo come tale, per assicurarci che
questo stesso luogo “avra luogo”.

Slavoj Zizek, Il Trash Sublime, 2013

In altre parole, 1’arte tradizionale aveva una cornice simbolica efficace
— come per esempio quella religiosa — mentre 1’arte moderna vive in un
mondo dove il simbolico tramonta, e quindi dove 1 tentativi, anche i pit
perturbanti, sono destinati a provocare un contesto, nella speranza che
viva ancora il simbolico: per questo, quando un’opera contemporanea su-
bisce una censura, si percepisce spesso una sorta di soddisfazione, come
se I’opera avesse soddisfatto il suo scopo comunicativo, dimostrando che
esiste ancora un ordine simbolico a cui ci si pud ancora contrapporre.
Continua affermando:

[...] la logica di esporre un oggetto escrementizio nel Luogo sublime é
simile al modo in cui funziona il giudizio infinito hegeliano “lo spirito

e un 0sso”’: la nostra prima reazione a “lo spirito é un osso” di Hegel ¢
“ma questa ¢ un’affermazione senza senso — lo spirito... e [ ’esatto opposto
dell’inerzia di un teschio, quest’oggetto morto! - tuttavia, proprio questa
consapevolezza della profonda incongruenza fra lo “spirito” e “I’osso”
e “lo Spirito”, la sua radicale negativita... Sulla stessa linea, la nostra
prima reazione nel vedere le feci nel Luogo sublime, ¢ chiedere indignati
“e questa sarebbe arte?” - ma e esattamente questa reazione negativa,
quest’esperienza di radicale incongruenza fra l'oggetto e il Luogo che
occupa, che ci rende consapevoli della specificita di questo Luogo.

Slavoj Zizek, The Fragile Absolute, Verso, Londra, 2000

Per il filosofo, il paradosso di tutto questo ¢ che soltanto un elemento che
e completamente fuori luogo (escrementi, rifiuti) puo reggere il vuoto di
un luogo vuoto. In altre parole, dal momento in cui questo elemento “ec-
cedente” si trovasse nel posto giusto, non ci sarebbe piu nessun Luogo
puro: I’esposizione di un oggetto in qualita di opera d’arte dimostra che
I’arte non si basa sulle qualita dell’opera d’arte, ma sullo spazio che que-
sta occupa, in modo che qualsiasi cosa, anche la piu disgustosa, anche un
escremento o un umore, se si trova nel Luogo giusto, diventa arte. Torna
in mente qui il pensiero di Jean Claire: se il gusto per il brutto e per il
disgustoso diventasse normale non susciterebbe piu scalpore, e gli artisti
non troverebbero valore nel creare opere oscene o abiette.

67



68

Post-porno

Ad essere considerato ripugnante, fa notare Menninghaus nel suo libro
Ekel (Disgusto), ¢ per esempio, il corpo di una dea che il filosofo Johann
Gottfried Herder definisce come donna colossale. Scrive Herder:

Che i miei occhi non si fissino sulla sua statura come se questa fosse la ca-
ratteristica visiva principale, altrimenti perdo di vista la regina degli dei,
la pin splendida delle dee: vedo altrimenti una donna colossale. [...] I miei
occhi cedono quando devono posarsi su cio che é terribile e I’ammirazio-
ne che io provavo si trasforma in una sorta di orribile consapevolezza, di
terrore e di disgusto.

Herder, in Disgusto di Winfried Menninghaus, 1999

Queste descrizioni di cui Menninghaus si serve a sostegno della sua tesi,
rendono bene I’idea di quanto il tema del disgusto sia legato a quello della
carnalita. In questo caso, il legame riguarda la carne femminile, special-
mente quella avvizzita o sovrabbondante, ma puo essere piu generalmente
inteso come la carnalita umana, poiché sua parte costitutiva tanto quanto
quella spirituale. L’aspetto ¢ cio che risulta difficile da accettare per 1’uo-
mo, ed ¢ proprio intorno al rifiuto del corpo che ruota il disgusto, perché
questo riduce 1’'uomo allo stesso livello degli animali: ¢ proprio il corpo
che dimostra I’inarrestabile caducita della vita e la fragilita della condi-
zione umana: 1’uomo muore, ¢ il suo corpo si decompone come il corpo
di qualsiasi altro essere vivente, nonostante il suo pensiero lo elevi e lo
avvicini all’eternita del divino.

Non ¢ quindi soltanto I’anatomia del corpo a determinare il disgusto, ma
anche la sua storia: ferite, segni, malattie, vecchiaia, morte e conseguente
putrefazione. Parlando di carne e di corpi, oltre all’inevitabile passare del
tempo, si puo prendere in considerazione il tema della pornografia come
oggetto di gusto e disgusto.

pornografia s. f. [dal fr. pornographie, der. dal greco ndpvn, “prostituta”,
e ypadia, “scritto”]. — 1. Trattazione o rappresentazione (attraverso scritti,
disegni, fotografie, film, spettacoli, ecc.) di soggetti o immagini ritenuti
osceni, fatta con lo scopo di stimolare eroticamente il lettore o lo spettato-
re: 2. ant. Scritto che riguarda le prostitute o la prostituzione.

Valentine aka Fluida Wolf, autrice del libro Post-porno, si definisce una
drag-bitch. Nata a Londra nel 1984, ¢ una transfemminista, antifascista
ed attivista post-porno. Nel suo libro si interroga su quali corpi siano
degni di provare e provocare piacere, quali possano essere desiderabili.
La risposta ¢ che ¢ la pornografia, quella mainstream e convenzionale, a
decidere quali sessualita siano socialmente accettate e quali no, quali sono
1 soggetti degni di rappresentazione e quindi sessualmente desiderabili.
L’attivista queer e filosofo spagnolo Paul B. Preciado afferma:

La pornografia € una potente tecnologia di produzione di genere e ses-
sualita. Per dirla rapidamente: la pornografia dominante sta all etero-
sessualita come la pubblicita sta alla cultura del consumo di massa: un
linguaggio che crea e normalizza modelli di mascolinita e femminilita,
generando scenari utopici scritti per soddisfare ’occhio eterosessuale
maschile. Questo é sicuramente il compito dell pornografia dominante:
fabbricare soggetti sessuali docili... facendoci credere che il piacere ses-
suale “sia quello”.

Intervista a Paul B. Preciado, Parole de Queer, n.d.

Post-porno ¢ un termine coniato nel 1990 dall’artista olandese Wink van
Kempen per uno show di Annie Sprinkle, Post Porn Modernist, anche se
le sperimentazioni a riguardo nascono gia negli anni Ottanta. Post-porno
indica un altro tipo di porno, un fenomeno fluido che sfugge a definizio-
ni e categorizzazioni, il cui obiettivo ¢ distruggere I’immaginario della
pornografia tradizionale - sempre piu spesso maschilista, razzista e discri-
minante nei confronti delle persone con disabilita — dando voce e digni-
ta sessuale a tutti questi soggetti che generalmente vengono emarginati,
esclusi o umiliati.

69



70

Una delle piu importanti attiviste di questo mondo ¢ I’americana Annie
Sprinkle, sessuologa, artista e sex worker, che definisce cosi il concetto di
Post-porno:

Definire il post-porno e un esercizio tanto assurdo come cercare di dare
una spiegazione chiara, generale e molto al di sopra della sessualita di
ogni persona. Sono [* stess* protagonist* che scelgono di definire il loro
attivismo “postporno”, partendo da se stess*, narrandosi dall’interno,
raccontando il proprio corpo e i propri desideri.

Annie Sprinkle, Manifesto Post-porno, n.d.

La post-pornografia quindi mette in discussione e combatte I’immaginario
sessuale mainstream, promuovendo la diversita dei desideri, delle pra-
tiche e dei corpi. Rivendica il diritto al piacere, rende visibile cio che
di solito viene escluso dal mondo del porno, rivendicando la pornografia
come strumento di liberazione, esplorazione ed espressione artistica. Flu-
ida Wolf nel suo libro scrive:

Per anni ci é stato fornito un unico immaginario sessuale che ha avuto un
imponente e drammatico effetto culturale stabilendo il limite delle nostre
possibilita, ingabbiando corpi e portando a desideri indotti; la pornogra-
fia mainstream ¢ un dispositivo di potere culturale, sociale e politico facile
da smascherare ma difficilissimo da smantellare, per la sua capacita di
radicarsi e sedimentarsi. Quali sono i corpi degni di provare e provo-
care piacere? Quali sono i corpi desiderabili e quelli che hanno dignita
sessuale? Quali corpi vengono rappresentati e quali sono esclusi dalla
rappresentazione sessuale o trattati come soggetti passivi della rappre-
sentazione? Quali sono le pratiche ammissibili e quali non, e su quali basi
vengono stabilite?

Valentine aka Fluida Wolf, Post-porno, 2020

Post-porno sono tutti quei corpi che sono sempre stati rappresentati come
oggetti abietti e che adesso vengono messi al centro della rappresenta-
zione diventando soggetti: sono 1 gay, le lesbiche, i trans, gli intersessua-

li, le prostitute, i disabili, i corpi deformi, grassi, mutilati, malati etc. La
centralita di questi corpi vuole proporre nuovi immaginari € nuove rap-
presentazioni che escono dagli usi, dai tabu e dai canoni estetici imposti.
La pornografia che propone il post-porno ¢ sperimentale, autoprodotta ed
autodistribuita principalmente in festival e iniziative autogestite, che nei
primi anni del nuovo secolo si sono espansi piu che altro in Spagna. L’e-
vento perd che viene considerato come uno dei momenti fondanti della
produzione spagnola fu la Maraton post-porno, nel 2003, coordinata da
Paul B. Preciado al MACBA (Museo di Arte Contemporanea di Barcel-
lona).

71



72

Dal 2007 al 2015, sempre a Barcellona, ¢ esistito un festival completa-
mente autogestito e autofinanziato, che veniva ospitato prima al centro
sociale occupato Magdalenes (oggi sgomberato), poi all’Hangar e che
dopo si ¢ spostato in Messico e successivamente in Ecuador, organizzato
da Diana J. Torres aka Pornoterrorista e Lucia Egafa Rojas. Il nome del
festival era Muestra Marrana. Renueva tu imaginario Pornogrdfico, dove
“marrana” vuol dire scrofa, maiala, che viene usato in senso dispregiativo
nella lingua spagnola, come in quella italiana. Lo scopo delle due orga-
nizzatrici era proprio modificare il senso del termine, da dispregiativo a
positivo: durante i giorni del festival, chiunque veniva accolto ed avevano
tutti la liberta di poter essere e scoprire se stessi, partecipando a work-
shop, mostre ed esperienze. Era il ritrovo dei corpi grassi e desideranti,
[’evento in cui potersi liberare delle proprie fantasie BDSM e feticismi,
il ritrovo degli emarginati sessuali creativi, la festa delle cagne trash, il
luogo in cui stracciare tutte le etichette di genere o crearne delle nuove, la
celebrazione della freakness, scrive ancora Fluida Wolf. Il festival era un
miscuglio di arte, politica, festa, droga, tecnologie, esperienze, giochi ed
autogestione, dove per una volta le marginalita venivano messe al centro
non come oggetti abietti e passivi, ma come generatori di controcultura,
liberi di sperimentare e di riappropriarsi dei corpi e dei desideri. La Mue-
stra Marrana era un’umanita diversa composta da mostri, freak, cagne,
gli indesiderabili, i corpi abietti, che rivendicava e celebrava I’anormalita,
1 desideri perversi e gli stili indecenti.

Il cortometraggio Manifesto Gordx (Manifesto Grassx) di Costanza Alv-
arez aka Missogina e Samuel Hidalgo, girato nel 2012 in Cile, ¢ il mani-
festo dell’attivismo grasso: nel corto si vedono dei corpi grassi, dei quali
non si capisce dove inizia uno e dove finisce I’altro. Le riprese mostrano
da vicino ogni piega dei corpi, ogni deformazione, cicatrice, smagliatura
e una voce in sottofondo recita:

11 nostro corpo, il primo nemico [...]

Ecco le mie pieghe, qui sono i miei rotoli, questo é il mio corpo, quello
inappropriato,

quello che apparentemente nessuno vuole scoparsi, questo corpo malato
[...] perché non basta distruggere il genere se non si fa anche saltare la
normativita dei corpi

[...] Parliamo, noi, le grassi pelose, fetidi, le brutti, froci iperfemminili,

quellx che non si vedono nei porno, se non come feticci, le camioniste, le
sciattone,

quelle che ruttano a tavola, ripugnanti, perturbanti, eccessivi, mai zitti né
impeccabili.

[...] vogliamo che i desideri si disimparino e che il nostro corpo si trasfor-
mi in potenza di desiderio per il semplice fatto di essere corpo.

Parliamo per le grasse che ancora sono nello spazio del silenzio,

della vergogna, dello scherzo [...]

Manifesto Gordx, Costanza Alvarez e Samuel Hidalgo, 2012

Credo che sia importante sottolineare che lo scopo del post-porno non ¢
necessariamente portare lo spettatore o chi ne usufruisce all’eccitazione,
¢ quello invece di rappresentare corpi, pratiche, atmosfere e scenari; per
questo spesso i performer di questa controcultura ci fanno provare senti-
menti ed emozioni come il fastidio, il ribrezzo, il disgusto, cercando di
esplorare le parti piu profondamente nascoste delle persone, che altrimen-
ti non avrebbero modo di essere scoperte.

Un altro esempio di post-porno ¢ la produzione prolifica dell’artista gen-
derqueer americana, fondatrice di Trouble Films, Courtney Trouble: nei
suoi lavori mostra corpi transessuali, corpi grassi (tra cui, molto spesso, il
suo), corpi disabili. La Trouble non definisce la sua produzione post-por-
nografica, ma fu comunque ospite d’eccezione alla prima Muestra Mar-
rana del Messico.

A causa delle continue censure, ¢ molto difficile trovare materiale post-por-
nografico sul web: il poco materiale che si puo trovare su internet ¢ quello
che ancora non ¢ stato censurato, per questo 1’unico modo per godere di
questi prodotti rimane ancora la partecipazione a festival ed eventi. Anche
in Italia negli ultimi anni si sono affermati festival come il Fish&Chips
Film Festival di Torino e I’Hacker Porn Film Festival di Roma.

73



74

L’ultima controcultura

Dopo aver parlato di come il mondo del post-porno - ma soprattutto i suoi
eventi - siano luoghi liberi da ogni inibizione, inclusivi e aperti a tutti, in
cui si mischia arte, politica, droga, tecnologia ed autogestione, dove le
marginalita vengono messe al centro diventando generatori di controcul-
ture, ¢ probabile che a qualche lettore siano venuti in mente i free party
e la scena rave. Effettivamente, questi due mondi sono piu vicini di quel
che si pensi.

In seguito, un excursus di quello che si intende per questa controcultura,
che Tobia D’Onofrio, autore del libro Rave New World, definisce come
["ultima controcultura.

Il termine rave risale al dialetto scozzese del 1300, ed indicava un partico-
lare stato d’animo entusiasmato, esaltato e delirante. Nella cultura comu-
ne il termine ¢ sempre stato sotto la lente del giudizio: fare un rave party
presuppone di trovarsi in una situazione illegale di caos completo, dove le
protagoniste assolute sono le droghe sintetiche. Da un lato, questa visione
¢ decisamente realistica, anche perché durante i rave 1’uso delle droghe ¢
una cosa abbastanza comune, ma il fenomeno non si limita solo a questa
caratteristica. La cultura Rave ¢ diversa da tutte le subculture esistite fino
ad ora, perché la sua etica ¢ aperta ed inclusiva: non ci sono regole da
seguire sul modo di vestire o sugli ideali personali, tutto convive in totale
liberta. Il muro di casse (o sound system) tipico dei free party, per la pri-
ma volta unisce vari tipi di persone dalle piu diverse culture e ceti sociali
in una danza comune, al ritmo della stessa musica; non importa se sei un
punk, hippie, senzatetto, studente, lavoratore: i rave party sono per tutti.

A differenza delle discoteche a pagamento, nei free party non esistono
biglietti da pagare, non ci sono bodyguard all’ingresso che badano al ve-
stiario e il dj non ¢ il protagonista della serata: lo ¢ la gente stessa, che
balla al ritmo di musica. Il raver ¢ 1’'unico protagonista. Non c’¢ alcun
fine, nessuno scopo, ma solamente una totale liberta d’espressione condi-
visa. Uno spazio liberato. Una TAZ (Zona Temporaneamente Autonomay),

come scriveva nel 1990 il filosofo Hakim Bey nell’omonimo libro TAZ,
Zone Temporaneamente Autonome, definendole una guerriglia silente che
avrebbe distrutto le convenzioni sociali, per poi riformare una nuova so-
cieta in un nuovo luogo e in un nuovo tempo.

Queste feste producono dei non-luoghi, delle bolle esterne alla realta di
tutti 1 giorni dove non ci sono regole, se non il rispetto del prossimo e del
luogo che le ospita. Quando si partecipa ad un rave party si entra in una
realta diversa, in una sorta di parco dei divertimenti, un circo i cui prota-
gonisti sono gli stessi corpi danzanti a ritmo di musica dai suoni industria-
li, circondati da giocolieri, performer, autoproduzioni, luci, installazioni,
striscioni e sculture.

Tutto partiva da un flyer con immagini cyber o psichedeliche, adesivi o
volantini sparsi nelle citta, poi, con I’arrivo di internet le informazioni
iniziarono a fare anche un passaparola li, fino allo svelamento del luogo
della festa, in genere intorno alle 23 della stessa sera. Tuttora, il metodo
di diffusione delle informazioni sui party non ¢ molto diverso, se non per
il fatto che si tende ad inviarle tramite chat crittografate come Telegram o
applicazioni simili.

Attraverso la nostra estetica e il nostro ardente impegno nelle politiche
della gioia e del desiderio, intendiamo creare uno spazio di carnevale in
cui tutte le regole vengono rotte e ogni cosa é possibile. Cercheremo di
dissolvere tutte le barriere tra arte e politica, partecipanti e spettatori,
sogno e azione.

Infernal Noise Brigade, n.d.

I primissimi segni di questa nuova controcultura li abbiamo gia negli anni
Settanta nei party edonisti chiamati 7he Loft che David Mancuso (uno dei
primi deejay della storia) organizzava a Broadway, New York: queste fe-
ste private si rivolgevano prevalentemente ad un pubblico afroamericano
¢ omosessuale ed erano momenti di incontro, abbandono sciamanico alla
musica dei deejay e sperimentazione artistica. Il sound system del The
Loft ¢ considerato uno tra i migliori di sempre: fu innovativo, incentrato

75



76

sulla potenza dei bassi, ispirata al dub giamaicano. La cultura Rave vera
e propria nasce pero a cavallo tra gli anni ottanta e novanta in Inghilterra
con I’esigenza di affermare una zona diversa, fuori dalle dinamiche eco-
nomiche, governative e istituzionali imposte: anche 1’uso (consapevole)
di droghe era consentito. I party inizialmente si raggiungevano con mac-
chine e motorini e si tornava a casa una volta finita la festa, fino all’arrivo
dei traveller, nomadi che vivevano (e vivono) in camper e furgoni campe-
rizzati, coloro che fecero conoscere la scena rave nel resto d’Europa e che
cambiarono per sempre la concezione di rave party: una cosa era tornare a
casa, un’altra era invece vivere come nomadi, sui furgoni che trasportava-
no i traveller da una festa all’altra: non c’era piu differenza tra accamparsi
e fare una festa. La piu famosa ed influente tribe di raver, prima tra tutte
ad adottare questo stile di vita, fu la crew degli Spiral Tribe, che con il
loro stile di vita nomade portarono a far conoscere la scena rave in tutta
Europa.

Al free party si puo trovare quasi ogni tipo di droga, ad eccezione - so-
litamente - dell’eroina (in alcune feste si trovano i cartelli con disegnato
una siringa e il divieto, che incriminano 1’uso di questa sostanza perché
pericolosa e letale). L’'uso di droghe, specialmente dell’ecstasy, permette
di entrare in uno stato di trance, quasi come se si uscisse dal proprio corpo
per entrare in connessione con 1’ambiente, le persone e la musica che ci
circonda. L’ecstasy fu una sostanza molto utilizzata per ricercare questo
tipo di sensazioni, perché unisce, fa provare empatia e sembra di essere
connessi perfettamente col prossimo.

Negli anni novanta iniziarono i primi 7eknival: vere e proprie citta transi-
torie, vaganti, popolate da nomadi dall’identita mutante, non appartenenti
a nessun gruppo preesistente, spesso dall’aspetto ermafrodita per le loro
estreme body art e modifications tramite tatuaggi e piercing (che riman-
dano a qualche antica tribu primitiva) legando cosi anche la cultura omo-
sessuale e rompendo gli stereotipi uomo/donna. Non si accettavano i gusti
prestabiliti, ma si creava uno stile personale grazie al proprio ingegno e
al DIY (Do It Yourself, in italiano autoproduzione) - come insegnava la
cultura Punk - e tutto era lecito.

I free party invitano a ballare dimenticandosi per quel frangente di tempo

tutte le costruzioni mentali che ci condizionano quotidianamente. La fu-
sione del singolo individuo con la folla serve a superare i propri limiti
individuali, come scrive Freud nel 1921: la folla produce sull’individuo
isolato un’impressione di potenza illimitata e di pericolo invincibile.

La danza ¢ I’espressione dello stato di trance, in cui predominano movi-
menti liberi, spensierati. La fusione della folla in un’unica cosa, che di-
venta essa stessa protagonista, fatta da giocolieri, artisti, musicisti, dj, bal-
lerini e semplici corpi danzanti, mescolati a tutto cio che ognuno di loro
produce (striscioni, visual, oggettistica, sculture, musica, giochi), pare
quasi un enorme circo autogestito, una sorta di Opera d’Arte Totale wa-
gneriana selvaggia, moderna, reale, non spettacolare, dove 1’insieme e la
simbiosi sono il vero punto di forza del movimento: realta completamente
diverse tra loro ma che, coesistendo nello stesso momento e nello stesso
luogo, generano uno spettacolo al di fuori di ogni aspettativa, una sorta di
unione di tutte le arti, un universo parallelo temporaneo e libero in cui non
ci sono regole.

Questa nuova controcultura, forse figliastra degli ideali Punk (come il ri-
fiuto delle autorita, del denaro, della cultura, delle ideologie, dell’identita
e del sesso ruolizzante), che per definizione ha gia in sé un significato di-
spregiativo come teppista, omosessuale, prostituta . continua a diffondersi
in tutto il mondo con messaggi forti, unendo persone dai piu diversi stili
di vita per ballare tutti insieme al ritmo della stessa musica, come se fosse
una danza folkloristica mondiale. Una anti-Babylon mutante e nomade
sempre pronta a connettere persone di ogni luogo e specie, un’opera d’arte
totale di cui ognuno di noi, se vuole puo farne parte.

Questo mondo libero e meraviglioso viene costantemente represso, come
se chi abitasse questi non-luoghi temporanei fosse considerato feccia com-
posta da tossici, emarginati sporchi, brutti, abietti, disgustosi. In realta
abbiamo visto che questi free party sono molto di pit: sono 1’ultima con-
trocultura, ’ultimo tentativo di inclusione aperto veramente a chiunque.

Negli anni si € creato un immaginario di icone e ambienti ben definito tra
chi partecipa a queste feste: alieni, insetti, teschi, tatuaggi, piercing, mo-
dificazioni corporee, estetica cyberpunk, industrial e tribal sono solo parte
dei simboli e dell’estetica che hanno permesso alle persone di esprimersi

77



78

e che oggi dominano questa cultura, elementi che per natura vengono ri-
tenuti abietti. Credo che ci sia una volonta inconscia di creare disgusto
in quelle persone che restano effettivamente disgustate da questo mondo,
forse perché troppo pieno di diversita e, come sappiamo, la diversita fa
paura.

ci sin dal primo momento che siamo nati. Programma che ci dice di cibar-
ci dal brillante cucchiaio d’argento col quale tentate di nutrirci, anziché
lasciare che ci nutriamo da soli, con le nostre stesse mani capaci.

Programma che ci dice anche di chiudere le nostre menti, invece di aprirle.
[...] Il nostro nemico e l’ignoranza. La nostra arma l’informazione. Il no-
stro crimine e violare e sfidare qualsiasi legge che voi sentite aver bisogno

11 nostro stato emotivo e l’estasi. Il nostro nutrimento é [’amore.

La nostra dipendenza é la tecnologia. La nostra religione ¢ la musica.

La nostra moneta é la conoscenza. La nostra politica e nessuna.

La nostra societa e un’ utopia che sappiamo non sarda mai.

Potete odiarci. Potete ignorarci. Potete non capirci.

Potete essere inconsapevoli della nostra esistenza.

Possiamo solo sperare che non ci giudichiate, perché noi non vi giudiche-
remo mai.

Non siamo criminali. Non siamo disillusi. Non siamo dipendenti dalla dro-
ga.

Non siamo dei bambini inconsapevoli.

Noi siamo un villaggio tribale, globale, di massa, che non dipende dalla
legge fatta dall 'uomo, dallo spazio e dal tempo stesso.

Noi siamo un unita. L unita.

Noi siamo stati plasmati dal suono.

Da molto lontano, il temporalesco, echeggiante e smorzato battito era
simile a quello del cuore di una madre che tranquillizza un bambino nel
suo ventre di acciaio, calcestruzzo e fili elettrici.

Noi siamo stati allevati in questo ventre, e qui, nel calore, nell umidita
e nell’oscurita di esso, siamo giunti ad accettare che siamo tutti uguali.
Non solo per I’oscurita e per noi stessi, ma per la vera musica che batte
dentro di noi e passa attraverso le nostre anime. siamo tutti uguali.

[...] Ci spinge a girarsi verso la persona vicino a noi per stringere le mani
e sollevarle, condividendo la gioia incontrollabile che proviamo creando
questo magico cerchio che puo, almeno per una notte, proteggerci dagli
orrori, dalle atrocita e dall inquinamento del mondo che sta di fuori.

[...] Continuiamo ad ammassare i nostri corpi nei clubs, nei depositi e
negli edifici che voi avete abbandonato e lasciato senza alcuna ragione,
e gli riportiamo vita per una notte. Una vita forte, deflagrante, che pulsa,
nella sua piu pura, piu intensa, nella piu edonistica forma. In questi spazi
improwvisati, noi cerchiamo di liberarci dal peso dell incertezza di un fu-
turo che voi non siete stati capaci di stabilizzare e assicurarci.

Noi cerchiamo di abbandonare le nostre inibizioni, e liberarci dalle ma-
nette e dalle restrizioni che avete messo in noi per la pace del vostro pen-
siero.

Noi cerchiamo di riscrivere il programma che avete cercato di indottrinar-

di utilizzare per porre fine all’atto di celebrare la nostra esistenza.

[...] Non avete accesso a questo interruttore, non importa quello che pen-
sate. La musica non si fermera mai. Il battito del cuore non si spegnera
mai.

1l party non finira mai.

Sono un raver, e questo é il mio manifesto.

WorldWide Ravers Manifesto, 2000

Un gruppo ormai noto di controcultura, e proveniente dalla scena punk
londinese ¢ la Mutoid Waste Company, nomadi che costruiscono macchi-
ne riciclando detriti industriali, rifiuti ferrosi, tracce di fine millennio. I1
gruppo nasce a Londra nel 1983 dall’incontro tra un artista meccanico e
un meccanico artista. La loro ¢ una filosofia di vita basata sulla spazzatu-
ra, una sorta di filosofia da Mad Max: usano i piu disparati oggetti e attrez-
zi e se mancano dei pezzi li costruiscono con i rottami. Montando, smon-
tando e saldando, organizzano rave, costruiscono allestimenti, macchine
per spettacoli, attrezzature per parchi-gioco, spettacoli per mangiafuoco,
performance, scenografie, mostri meccanici. Le loro sculture-macchine si
muovono, sputano fuoco, emettono versi sintetici, e tutto ¢ costruito coi
rifiuti, con gli scarti, e con cid che gli altri gettano via.

Noi vogliamo cambiare la relazione tra uomo/macchina, viviamo per que-
sta idea della mutazione dei nostri veicoli e della nostra arte; I’idea é di
rappresentare sempre qualcosa che si lascia trasformare, niente ¢ finito
per sempre e la natura delle cose commerciabili e solo pattume, se tu non
riesci a lavorare e intervenire sopra queste cose avrai solo pattume.

Mutoid Waste Company, n.d.

79



80

Questo ¢ il tesoro dell’abietto, del buttato via, visto attraverso lo sguardo
straordinario di un universo che ingloba uomini e cose nel solito destino.
E’ I’opposizione all’essere buttati via quando non si funziona piu.

Conclusione

Dopo aver esaminato dal punto di vista filosofico e psicologico il disgusto
e cio che lo genera, me ne sono occupata dal punto di vista artistico.

Nei vari capitoli, abbiamo potuto vedere come questo sentimento sia stato
poco considerato per diversi secoli, a differenza di altri: nell’ Antica Gre-
cia, in un dialogo tra Platone e Socrate, si legge che non esistono idee per
tutto cio0 che ¢ disgustoso, e quindi non ci sono forme ideali specifiche per
poterlo rappresentare. Fino alla meta dell’Ottocento era raro trovare trat-
tati al riguardo, fino alla pubblicazione, nel 1852, dell’ Estetica del brutto
di Rosenkranz, il quale spiega come la causa del disgusto sia solitamente
di natura organica, ad eccezione della sporcizia e dei rifiuti, che possono
invece essere inorganici. Questo pensiero viene ripreso anche nel 1929 da
Aurel Thomas Kolnai, nel suo trattato // Disgusto, dove alludendo all’am-
bito oggettuale dice che:

1l disgusto non si riferisce mai all 'inorganico, a cio che é privo di vita (con
I’eccezione dello “sporco”); angoscia e dispiacere non prevedono questa
condizione. L’odio e persino il disprezzo respingono il cerchio ancor piu
verso il “basso”; a tal proposito, nonstante il suo univoco riferimento alla
sfera etica, il disprezzo ha di mira una classe di tipi di comportamenti a
cui, nel suo senso primario, I’odio non puo riferirsi. Un pensiero sciocco
puo suscitare disprezzo, oppure imbarazzo, ma certo non disgusto, cio
che in quanto “innocuo” non puo in generale spaventare, puo pero essere
disgustoso.

Aurel Thomas Kolnai, 1l Disgusto, 1929

Elencando le varie classificazioni del disgusto di Paul Rozin, si deduce
che non solo un umore corporeo o un corpo contaminante possono essere
ritenuti ripugnanti, ma che il disgusto puo emergere anche in ambito mo-
rale o sociale.

81



82

Mi sono poi interrogata sul perché si provi questa emozione, osservan-
do che accomuna tutti gli esseri umani, anche se cio che disgusta non ¢
uguale per tutti: alcune culture mangiano insetti mentre altre non li inge-
rirebbero mai, per esempio. Questo sentimento ¢ nato e si ¢ evoluto come
reazione istintiva per la sopravvivenza, come viene definito da Kolnai nel
suo trattato, il quale pero fa notare che non sempre cio che ¢ disgustoso ¢
pericoloso e viceversa. Su questa linea viene analizzato anche da Edmund
Burke, che differenzia il disgustoso dal sublime: definendo quest’ultimo
come orrore gradevole, osserva come la differenza tra i due sentimenti sia
determinata dalla grandezza del pericolo a cui si € esposti.

Il disgusto puo essere generato sia attraverso un contatto diretto, come
accade per opere d’arte come Seedbed di Vito Acconci o la Deturpazione
di una Venere di Otto Muehl, che in modi diversi colpiscono e traumatiz-
zano 1’osservatore, sia in un modo meno tangibile, come accade leggendo
le opere di Kafka o guardando un film di Cronemberg, quindi cio che
innesca questa emozione non ¢ la sua tangibilita, ma la possibilita di im-
medesimazione dell’uomo all’interno di una situazione.

Ho analizzato la sorprendente e sottile differenza tra il disgusto e la santifi-
cazione, tra un oggetto abietto e una reliquia, riprendendo la definizione di
sacer di Rudolf Otto: ¢ sacer tutto cio che appartiene contemporaneamen-
te al mondo del sacro e dell’osceno, che mescolando santificazione e di-
sgusto venerano la causa dell’orrore. E’ cosi che il significato del sangue,
di un dente, di un organo o una parte del corpo diventa determinante, tanto
da cambiare la reazione dei credenti: un dito mozzato, se preso esclusiva-
mente come tale, puo suscitare ribrezzo alla vista, ma dal momento che
si viene a sapere che tale dito ¢ appartenuto al corpo di un santo, ecco
che questo diventa reliquia, e non fa piu cosi ribrezzo; Cosi come nella
religione, anche nell’arte ci sono esempi di umori e parti del corpo che,
presentati e conservati in luoghi di culto e d’ammirazione come i Musei
(che equivale alla Chiesa per i Cristiani) inducono a vederli come reliquie.
Da ci0 si deduce che sono importanti sia la presentazione che la rappre-
sentazione degli oggetti: per fare un esempio, 1’opera di Joseph Kosuth
del 1965, One and Three Chairs (Una e tre sedie): ¢ un’installazione che
prevede una sedia in legno pieghevole disposta contro una parete bianca;
a sinistra, sulla parete, ¢ appesa un’immagine in bianco e nero che ripro-

duce la stessa sedia nella stessa posizione; a destra, sempre appeso alla
parete, si trova un pannello che riporta la definizione del termine sedia,
tratto da un dizionario di lingua inglese. Kosuth con questa installazione
riflette sul concetto di realta e rappresentazione. Alla domanda che molti
si posero se fosse 0 meno un’opera d’arte, lui rispose che fare arte signifi-
ca creare significato: in quel caso, I’artista riflette sul significato di sedia,
proponendone diverse rappresentazioni.

Ipotizzando che il soggetto non sia pit una sedia, la cui definizione ¢:

sédia (ant. siéda) s. f. [der. del v. sedere]. — 1. a. Mobile su cui puo sedersi
una sola persona (detto anche, specialmente nell’uso toscano, seggiola),
costituito da un piano orizzontale (sedile) appoggiato su quattro gambe,
e da una spalliera; forma e materiali variano secondo le epoche e gli stili.

83



84

Ma un oggetto organico, una parte del corpo di essere vivente, come per
esempio il cervello, la cui definizione invece ¢:

cervello s. m. [lat. cerebéllum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in al-
cune locuz. anche le cervella). - 1. In anatomia, la parte anteriore dell’en-
cefalo, costituita dagli emisferi cerebrali, la regione talamica e 1’ipotala-
mo, piu sviluppata nell’'uomo che negli altri animali; di forma ovoidale,
ha una superficie segnata da una profonda scissura interemisferica e dalle
solcature che delimitano i lobi (in numero di 5: frontale, parietale, tem-
porale, occipitale e limbico) e le circonvoluzioni; vi sono rappresenta-
te le due sostanze nervose fondamentali: la sostanza grigia in superficie
(corteccia cerebrale), e internamente la sostanza bianca, che costituisce il
centro ovale. E sede delle attivita psichiche, motorie, sensitive e sensoria-
li, e ogni emisfero presiede ai movimenti volontari della meta opposta del
corpo, dato che le fibre nervose che lo fanno comunicare con il midollo
spinale si incrociano all’altezza del midollo allungato.

Avremmo quindi, al posto della sedia di legno un cervello vero, alla sua
sinistra, un’immagine in bianco e nero che riproduce lo stesso cervello
nella stessa posizione e, a destra, un cartello con la definizione di cervello,
che pero ipotizziamo non sia quella che ho appena citato, ma la definizio-
ne di reliquia, ottenendo questo:

cervello s. m. [lat. cerebéllum, dim. di cerebrum «cervello»] (pl. -i; in al-
cune locuz. anche le cervella). - 1. letter. Cio che rimane di qualche cosa,
in particolare, i resti di persona morta. 2. In senso religioso, resti corpora-
li, oggetti d’uso, prodotti o tracce di personaggi d’importanza religiosa, o
attribuiti a essi, custoditi in luoghi sacri e venerati nel culto; in particolare,
nella tradizione cristiana, i resti mortali del corpo (o il sangue custodito
in ampolle) dei martiri della fede, gli strumenti del loro martirio e quelli
della passione di Gesu, o il corpo di un santo.

In questo modo, avremmo presentato un cervello, che puo suscitare disgu-
sto, e rappresentato una reliquia, che puo invece suscitare venerazione.
Un’opera a primo impatto quindi potrebbe disgustare lo spettatore, ma
leggendone la definizione, cambierebbe il significato assunto dall’ogget-
to, innalzandosi a reliquia, quindi qualcosa di sacro e non piu ripugnante.
Questo tipo di ragionamento, ovvero il duplice significato che puod assu-
mere qualcuno o qualcosa, ¢ sempre piu frequente nell’arte contempora-
nea, tanto da aver sviluppato una vera e propria corrente, quella dell’ Ar-
te Concettuale. Per questo rimangono importanti entrambi gli aspetti di
un’opera (presentazione e rappresentazione), il cui connubio puo far as-
sumere significati diversi e caratterizzanti dell’opera stessa.

Infine ho affrontato, negli ultimi capitoli, il disgusto per il corpo e per il
diverso, analizzando controculture e correnti come il Post-porno, per trat-
tare il superamento dei tabu attraverso la rappresentazione ed il riscatto
di tutti quei corpi che sono sempre stati ritenuti come abietti € non desi-
derabili.

11 disgusto € un sentimento ambiguo, generato da diversi fattori, sia ester-
ni che interni all’uomo, e che si prova quando si ha la consapevolezza di
cio che si ha davanti: non si prova disgusto se degli escrementi sulla terra
vengono scambiati per la terra stessa, si provera invece calpestandoli ed
accorgendosi che non erano terra, ma feci.

Questo sentimento pud variare col variare del contesto: un pesce rosso
all’interno di un acquario non genera nessun sentimento di ripudio o di
abiezione, ma se prendiamo come esempio I’opera di Marco Evaristti del
2000, Helena, che consiste in un’installazione in cui dei pesci rossi vivi
sono messi all’interno di frullatori funzionanti e riempiti d’acqua, potrem-
mo disgustarci. Anche se in entrambi i casi cid che vediamo rappresentato
non ¢ altro che un normalissimo pesce rosso che continua la sua esistenza,
¢ la differenza di contesto che fa emergere in noi questa emozione; 1’idea
di un pesce all’interno di una vasca piena d’acqua ¢ il normale ordine del-
le cose, mentre un pesce all’interno di un frullatore ci spinge ad immagi-
nare la possibilita di avviarlo. L’idea che si crea nella nostra mente grazie
al frullatore, ci porta ad immaginare una scena rivoltante.

85



86

Riassumendo, questa emozione puo essere generata dalla consapevolezza,
ovvero dalla presa di coscienza di cio che ci troviamo davanti, dall’imma-
ginazione di quello che ci0 potrebbe diventare e dal contesto socio-cultu-
rale al quale apparteniamo.

Concludo con una poesia di Franz Werfel, il quale esprime I’idea che il
disgusto, come 1’angoscia, possano essere superati. Nella sua prospettiva,
presenta come reale cio che ¢ disgustoso: alla vista del fiume di carogne,
Cristo e 1 suoi discepoli vengono sopraffatti da un senso di disgusto soffo-
cante; egli pero, annunciatore di un amore che non conosce limiti, implora
suo Padre, Dio, di concedergli un amore che sia piu forte del disgusto — piu
forte di questo, ma non al posto di questo. Diventato partecipe di questo
amore, Cristo si addentra nel brulichio di cadaveri e carogne compiendo
un miracolo: un profumo di rose annuncia cosi la vittoria dell’amore sul
disgusto, anche se le forme ripugnanti non mutano in figure attraenti che
ne smentiscono I’abiezione. A proposito di cid, Kolnai conclude che non

si puo parlare di un’aberrazione per la dimensione della vita umana a cui
abbiamo riservato questa riflessione. In essa vi e piuttosto qualcosa che
in sé ha senso e legittimita, qualcosa che, se lasciato libero di operare
incontrollatamente, ci precluderebbe [’accesso a tante delle cose di valore
della vita e ci impedirebbe di compiere molte opere nobili. Per questo il
disgusto richiede d’essere sottoposto a ripetuti esami, di essere continua-
mente raffinato, di essere portato alla luce con forza.

Percheé, orrore, davanti a noi colava
Selvaggiamente ammassato

Un fiume di carogne

Su cui danzava il sole.

[..]

Mi chiamavo amore e anche io, adesso,
Faccia alla piu

mostruosa legge

Soffoco di conati

[..]

Padre mio, anche se sei

Mio padre,

Lasciami amare questo essere marcito,
Lasciami nella carogna leggere la tua pieta:
C’é ancora amore, dove c’e disgusto?!
[..]

Si piego, furiosamente, in basso e seppelli
Le mani sotto vermi e parassiti:

Ed ecco, di rose si stacco un profumo,

Un profumo intenso, da quel biancore.
[..]

Egli pero riempi i suoi capelli

Con una piccola carogna e si orno il capo di vermi
[..]

E trovandosi egli in cosi buio giorno,

Si aprirono montagne, leoni piansero
Alle sue ginocchia.

Franz Werfel, Gesu e la via delle carogne, n.d.

87



Indice delle Immagini

1. Otto Muehl, Deturpazione di Venere, Trieste, 1978, foto di Mario Sillani
2. Hermann Nitsch, Aktion 1, Vienna, 1962, foto di Richard Niederbacher
3. Andres Serrano, Piss Christ, 1987

4. Orlan, copertina di Strip-tease: tout sur ma vie, tout sur mon art, 2021
5. Piero Manzoni, Merda d’Artista, 1961

6. Louise Bourgeois, Precious Liquids, Centre Pompidou, Paris, 1992

7. Cindy Sherman, n.d.

8. Robert Gober, Untitled, 1991

9. Meret Oppenheim, Colazione in pelliccia, 1936

10. Matteo Ingrao, serie per Infringe Magazine, 2020

11. Damien Hirst, The physical impossibility of death in the mind of someone living,
1991

12. Marc Quinn, Self, 1991/1996/2001/2006

13. Jana Sterbak. Vanitas: Flesh Dress for an Albino anorexic, 1987

14. Vito Acconci, Seedbed, Sonnabend Gallery, New York, 1972

15. René Magritte, Ceci n’est pas une pipe. 1928

16. Jon Rafman, Dream Journal, 2016

17. John Waters, Pink Flamingos, 1982

18. Franz Kafka, La Metamorfosi, 1915

19. David Cronemberg, Videodrome, 1982

20. Marcel Duchamp, Rrose Selavy, 1925, foto di Man Ray

21. Divine, in Pink Flamingos by John Waters, 1982

22. Locandina di open call, Muestra Marrana 7, 2015

23. Mutoid Waste Company, Glastonbury, 1987

24. Joseph Kosuth, One and Three Chairs, 1965

25. Marco Evaristti, Helena, 2000

&9



90

Bibliografia

. Slavoj Zizek, Il Trash Sublime, a cura di Marco Senaldi, Milano, Mimesis, 2013

. Serena Feloj, Estetica del disgusto — Mendelssohn, Kant e i limiti della rappresentazio-
ne, Roma, Carocci Editore, 2017

. Jean Clair, De Immundo, Milano, Abscondita, 2016

. Valentine aka Fluida Wolf, Post Porno — corpi liberi di sperimentare per sovvertire gli
immaginari sessuali, Torino, Eris, 2020

. Dario Fo, L’Osceno e Sacro — La scienza dello scurrile poetico, a cura di Franca Rame,
Parma, Ugo Guanda Editore, 2010

. Tobia D’Onofrio, Rave New World — I 'ultima controcultura, Milano, Agenzia X, 2018
. Umberto Eco, Storia della Bruttezza, Milano, Bompiani, 2016

. Filippo Contesi, /] Disgusto: tra arte e scienza, Milano, Mimesis, 2021

. Nicolas Burriaud, Estetica Relazionale, Milano, Postmedia, 2010

. Edmond Burke, Ricerca sull’origine delle idee del sublime e del bello, a cura di Adelchi
Baratono, Milano, Minuziano, 1945

. Lothar M. Pennin, Kulturgeschichtliche und sozialwissenschaftliche Aspekte des Ekels,
Uni Mainz, 1984

. Aurel Thomas Kolnai, 7/ Disgusto, a cura di Marco Tedeschini, Milano, Marinotti, 2017
. Gianni Canova, David Cronemberg, Milano, Editrice Il Castoro, 2007

. Winfried Menninghaus, Disgusto — Teoria e storia di una sensazione forte, a cura di
Serena Feloj, Milano, Mimesis, 2016

. Friedrich Beissner, Der Erzdhler Franz Kafka, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1983

. Francesca Alfano Miglietti, Identita mutanti — Dalla piega alla piaga: esseri delle con-
taminazioni contemporanee, Milano, Bruno Mondadori, 2008

. Arthur C. Danto, Marcel Duchamp e la fine del gusto: una difesa dell’Arte Contempo-
ranea, “Tout Fait”, vol.I, Dicembre 2000

. Giuseppe Patella, Tra abiezione e disgusto. Il corpo ferito dell’arte contemporanea,
“Horti Hesperidum”, VI, 2, 2016

Sitografia

https://www.treccani.it/vocabolario/
https://www.filosofico.net/Antologia_file/AntologiaP/PLATONE %20
ANIMA%20RAZIONALE %20CONCUP.htm
https://www.treccani.it/enciclopedia/
https://www.toutfait.com/issues/issue _3/News/Danto/danto.html#S 1
https://xl.repubblica.it/articoli/la-necessita-dellefferatezza-secondo-her-
mann-nitsch/802/

http://andresserrano.org/

http://www.orlan.eu/

https://www.merdadartista.org/

https://matteoingrao.com/
https://www.infringe.com/matteo-ingrao/#16694

http://jonrafman.com/

https://www.hisour.com/it/camp-style-35939/

https://divineofficial.com/

https://contronarrazioni.com/

http://marcquinn.com/



93



